活在聖靈裡（06）聖靈的孕育與培植

起初，神創造天地。地是空虛混沌，淵面黑暗；神的靈運行在水面上。（創一1~2）

主耶穌受洗的時候，施洗約翰作見證說：「我曾看見聖靈彷彿鴿子從天降下，住在祂的身上。」（約一32）故鴿子是聖靈的表號。在創世記中我們也看見鴿子，鴿子代表聖靈。創世記一章2節說：「地是空虛混沌，淵面黑暗；神的靈運行在水面上。」「運行」的原文意思是「孵雛」，換句話說鴿子孵雛在自己的窩中，要使鴿蛋孵出小鴿子。在空虛混沌，狂暴的深淵，無光的黑夜，死亡與敗壞完全作王掌權的黑暗淵面上，永生的鴿子正在這萬惡的地上開始建築祂的窩，神的靈繼續運行在水面上，直到神創造出一個有光、有空氣、有陸地、有動植物、有星星、月亮、太陽的美麗世界，讓按著神的形象創造出來的人可以居在其中。所以我們眼睛所看見的美麗大自然，是父、子、聖靈共同創造的。

可惜上帝所創造的人類墮落了，因此神差派祂的兒子耶穌來到地上，藉著祂在十字架上所流的血，成全了救恩，使信靠耶穌的人與神和好。神藉著聖靈運行在人裡面，要除去人裡面與神不相合的成份，被聖靈感動成為聖潔。聖靈像鴿子孵雛一般，在人裡面作孕育的工作，使人重生。主耶穌對尼哥底母說：「我實實在在的告訴你，人若不是從水和聖靈生的，就不能進神的國。」（約三5）水代表潔淨，聖靈光照我們，使我們真心悔改歸向主，靠主的寶血潔淨自己。聖靈感動我們接受耶穌作救主和生命的主宰，聖靈孕育我們，使我們得著新生命，得著耶穌復活的生命，得著永不朽壞、永不衰殘的屬天生命。我們不僅在重生時靈活過來了，而且得著新的心，我們還有一位神聖嘉賓──聖靈，住在我們的新心、新靈裡，親自培植我們、引導我們、管制我們，做我們的力量。這就應驗了先知以西結的雙重應許：「我也要賜給你們一個新心，將新靈放在你們裡面，又從你們的肉體中除掉石心，賜給你們肉心。我必將我的靈放在你們裡面，使你們順從我的律例，謹守遵行我的典章。」（結卅六26~27）

所以，你們既除去一切的惡毒、詭詐，並假善、嫉妒，和一切毀謗的話，就要愛慕那純淨的靈奶，像才生的嬰孩愛慕奶一樣，叫你們因此漸長，以致得救。你們若嘗過主恩的滋味，就必如此。主乃活石，固然是被人所棄的，卻是被神所揀選、所寶貴的。你們來到主面前，也就像活石，被建造成為靈宮，作聖潔的祭司，藉着耶穌基督奉獻神所悅納的靈祭。（彼前二1~5）

一個從水和聖靈重生的基督徒，一定會靠著主的寶血和聖靈除去心中一切的惡毒、詭詐、假善、嫉妒和一切毀謗的話。「除去」的希臘字ἀποτίθημι有丟開、丟棄、寬衣的意思，有某些事物是基督徒必須除去的，好像人脫去髒衣服一般。第一樣要除去的是惡毒。「惡毒」一詞的希臘文是κακία，意指一切壞事、罪惡、陰險、惡意。我們不只要為惡毒的心思、言行認罪悔改，更要追求良善，求神用良善的靈充滿我們。

第二樣要除去的是詭詐。「詭詐」的希臘字是δόλος，指那些損人利己的欺詐手段。第三樣要除去的是假善。「假善」的希臘字是ὑπόκρισις有「演員」的意思，假冒為善的人時刻不忘演出某一個美善的角色，卻隱藏其真正的動機。第四樣要除去的是嫉妒。嫉妒是引起各樣大小難題的主因，嫉妒使人無法看別人比自己強，無法看見別人的優點。第五樣要除去的是毀謗的話。「毀謗的話」的希臘文καταλαλιάς是一個具有特殊色彩的字，其意是惡毒的話；這是內心嫉妒所生的惡果，也有在某人背後說其壞話的意思。惡毒、詭詐、假善、嫉妒、毀謗，都是重生的基督徒必須脫去的，因此聖靈會光照基督徒，感動基督徒認罪悔改，靠著耶穌的寶血和聖靈潔淨自己，並幫助基督徒愛慕那純淨的靈奶，像才生的嬰孩愛慕奶一樣。「愛慕」的希臘字ἐπιποθήσατε意思是渴慕、渴望、熱望、急欲。才生的嬰孩餓了，急欲尋找媽媽的奶頭，渴慕喝奶，熱切地渴望吸吮母親的奶頭，喝奶解渴。

一個重生得救的基督徒，心中充滿屬靈的飢渴，熱切地渴望得著純淨的靈奶。「純淨」的希臘字ἄδολος是一個專有名詞，形容絲毫沒有糠粃、塵埃或其他任何不潔及有害物質所摻雜的榖類。「純淨的」意思是真實的、純粹的、沒有虛假、毫無邪惡所摻雜的。英文欽定本聖經將「純淨的靈奶」譯作the sincere milk of the word（純淨的道）。英文擴大版聖經將「純淨的靈奶」譯作the prue（unadulterated）spiritual milk──純淨無摻雜的靈奶，基督徒應當渴慕純潔無摻雜的屬靈事物。基督徒對屬靈的事有好胃口，竭力追求聖靈充滿，也藉著主的道心意更新而變化，在知識上漸漸更新，屬靈生命日漸成長，以致由最初的得救邁向最終的得救。求主加添我們屬靈的胃口，使我們一生愛慕純淨的靈奶，不斷領受聖靈充滿和神的道，生命能長大成熟，滿有基督長成的身量。

主愛我們，甘心來到地上受苦、被世人棄絕，神卻揀選祂作為一塊活石，作寶貴的房角石，要建造錫安的靈宮，成為神居住的所在。「房角石」指房屋牆腳的基石，建築工人在建牆時，橫或直都要對準這塊基石（房角石）。耶穌基督就是房角石，基督是神建造教會的基礎和標準，一切都要照著基督。神揀選我們作活石，在基督裡被建造成為靈宮，成為神藉著聖靈居住的宮殿。

我們藉著主寶血的潔淨，常常被聖靈充滿，作神聖潔的祭司。我們靠著耶穌基督，用心靈和誠實敬拜神，奉獻神所悅納的靈祭。神是個靈，神的靈來住在人的靈裡面。神的靈就是聖靈，真正敬拜是在聖靈裡面，當我們靠著耶穌基督和聖靈的引導來敬拜神，這種敬拜便是出自心靈和誠實的敬拜。當我們用心靈和誠實敬拜神時，很容易感受到神的愛，因神的愛藉著聖靈澆灌在我們靈裡。

「敬拜」的希臘字προσκυνέω，意思是面對面親嘴，像雅歌一章2節所說的：「願祂用口與我親嘴，因你的愛情比酒更美。」神藉著為我們捨命流血的耶穌，向我們招手示意我們可以靠近祂、擁抱祂並與祂面對面親嘴，這就是敬拜。這種靈裡真實的敬拜是在愛中獻上的靈祭，會令神心蕩神怡。我們與神之間有一種深深的愛意和彼此委身的親密關係。敬拜是人被神的愛吸引，從內裡流露出來的真誠反應，包含了動作和愛慕神的情感。當我們盡心、盡性、盡意、盡力愛神，裡面的一切全然愛神時，神便成為我們唯一敬拜的對象。

真正的敬拜乃是人的內心對神的愛有所反應，且如泉水般湧出愛意，毫無拘束地向神表露我們對祂的愛情，將自己的愛傾倒出來獻給神，這是神所悅納的靈祭。在聖靈裡的敬拜，使我們的意志消失於神自己和神的旨意，我們的心思與神的心思融合為一，我們的感情黏附於神，使我們全人愈來愈與神聯合，與神相似，這是聖靈在我們裡面不斷孕育且培植的目標。

惟有你們是被揀選的族類，是有君尊的祭司，是聖潔的國度，是屬神的子民，要叫你們宣揚那召你們出黑暗入奇妙光明者的美德。（彼前二9）

我們是被揀選的族類，神在萬世以前就揀選了我們，不是我們愛神，乃是神愛我們，祂定意藉著聖靈培植我們成為有君尊的祭司、聖潔的國度、屬神的子民。祭司是負責獻祭的工作，我們要向神獻上靈祭。首先要將自己當作活祭獻給神，是聖潔的，是神所喜悅的，我們如此事奉，乃是理所當然的；我們也要將手中手做的一切當作祭物獻給神，讓神得榮耀。當然我們也要將口中的讚美、心中的感謝當作祭物獻給神，讓神心滿意足。我們要常常獻感謝的靈祭，聖靈要培植我們成為感恩的人。

17世紀的英國詩人喬治．赫伯特（George Herbert）在其詩作《感恩》裡寫道：「你既已將萬物厚賜給我，請再賞賜我一樣：一顆感恩的心。」赫伯特明白，若要懂得感恩，就是要覺察上帝早已賜下的諸般恩典。羅馬書十一章36節宣告耶穌基督是萬福之源：「因為萬有都是本於祂，倚靠祂，歸於祂。」。「萬有」涵蓋了日常生活中所有奇異或平凡的恩典。我們在生活中所領受的每一樣事物，都來自慈愛的天父（參雅一17），因為祂愛我們，樂意賞賜我們各樣的恩典。在日常生活中經歷快樂的事時，不要認為是理所當然的，要認出那是神的恩典，我們就會對神越發感恩。若你可以自由地參加聚會，不用怕被人告發，要向神獻上感謝的靈祭。每天我們一想到美好的事物就感謝神。我們不但是向神獻靈祭的祭司，而且是有君尊的祭司，我們要有君王尊貴的樣式，而不是陷入沮喪，一副落魄的樣式。要拒絕灰心、沮喪的感覺和心思，轉臉仰望萬王之王耶穌，定睛在祂的榮臉，因我們的身份是有君尊的祭司。

有位姐妹叫瑞君，有一天她沮喪又疲憊地開車回家。那真是很糟糕的一天，一早她就接到朋友傳來不幸的消息。到了開會的時候，同事否決她所有的提議。當瑞君在沙發上安靜等候神並定睛於主的榮臉時，突然覺得最好把白天的壓力放在一邊，並決定帶束花去探訪住在照護中心的一位老姐妹，好給她一個驚喜。當老姐妹向瑞君分享上帝多麼恩待她時，讓瑞君的心靈為之一振。這位老姐妹說：「我有自己的床和椅子，每日有三餐，這裡的護士也會幫我。偶而，上帝還會讓紅雀飛到我的窗前，因為祂知道我愛這些飛鳥，而上帝也愛我。」

的確，一切都在於我們的態度，以及對事情的看法。有句話說：「人生一成是際遇，九成是我對它的反應。」有君尊的祭司不看事情的黑暗面，更多思想事情的光明面，相信萬事互相效力，叫愛神的人得益處。禱告和感謝是有君尊的祭司當獻上的靈祭。有君尊的祭司會不住地禱告、凡事謝恩。再者，喜樂的樣式是有君尊的樣式，所以，我們要常常追求聖靈充滿，被喜樂的靈充滿，被聖潔的榮光充滿，讓聖靈培植我們成為有君尊的祭司和聖潔的國度，活在聖潔的榮光中，被聖潔的榮光包圍，被聖潔的榮光遮蓋。我們在生命的核心處與聖潔的神同在，也與弟兄姐妹在一起追求主，那就好像我們的靈魂有個最終的根據地，那是一個聖潔的國度，由眾聖徒所共同享有。因此，生活在聖潔國度中的人，都是藉著聖潔的靈而彼此相連結。

人越親近神，就越了解神的聖潔和神的標準。神的聖潔就是祂最高的榮耀，在祂的聖潔中，公義和慈愛聯合在一起。神的聖潔是敵對一切罪的烈焰。神聖潔的靈火要焚燒我們，使我們脫離罪惡，幫助我們用信心住在主裡面，過一種聖潔的生活。基督徒的環境、工作不同，但每日將純潔的心當作祭物獻給神卻是共同的，因我們是有君尊的祭司，是聖潔的國度，是屬神的子民，是特特歸屬於神的，不愛屬世的罪中之樂，專一愛神的旨意。

我們是「屬神的子民」，英文擴大版聖經譯作：God’s own purchased special people，神所擁有、神所買贖的特殊子民。我們是被神擁在胸懷中的寶貴子民。我們是神付上祂愛子的生命代價所買贖的特殊子民，神將我們從罪惡的黑暗、肉體的黑暗、世界的黑暗中拯救出來，帶我們進入祂奇妙的光明中，讓我們在神的榮光中認識神各樣的美德，認識神的慈愛、公義、喜樂、忍耐、恩慈、良善、信實、溫柔、節制、誠實、體貼、聖潔、憐憫等。我們要追求聖靈充滿，聖靈孕育我們、培植我們，使我們越來越有神的性情，使我們有信心又有德行；並且靠著聖靈的能力，宣揚那召我們出黑暗入奇妙光明者的美德，引導別人從黑暗中歸向光明。

我們原知道，我們這地上的帳棚若拆毀了，必得神所造，不是人手所造，在天上永存的房屋。我們在這帳棚裏歎息，深想得那從天上來的房屋，好像穿上衣服；倘若穿上，被遇見的時候就不至於赤身了。我們在這帳棚裏歎息勞苦，並非願意脫下這個，乃是願意穿上那個，好叫這必死的被生命吞滅了。為此，培植我們的就是神，祂又賜給我們聖靈作憑據。所以，我們時常坦然無懼，並且曉得我們住在身內，便與主相離。因我們行事為人是憑着信心，不是憑着眼見。我們坦然無懼，是更願意離開身體與主同住。所以，無論是住在身內，離開身外，我們立了志向，要得主的喜悅。因為我們眾人必要在基督臺前顯露出來，叫各人按着本身所行的，或善或惡受報。（林後五1~10）

地上的帳棚是指我們在地上的身體，不過像露營用的帳篷一般，讓我們的靈魂暫時居住。當主再來時，我們將得著天上永存的房屋，就是不朽壞的、復活的、強壯的、榮耀的身體。保羅在地上的帳棚──地上必朽壞的、軟弱的、血氣的身體裡，歎息勞苦，不住地禱告，完全順服神，竭力多做主工，卻遭鞭打、被棍打，疼痛又疲憊，他深想得那從天上來的房屋。但他也知道，神正藉著聖靈充滿他地上的身體，作工在他地上的帳棚，培植神各樣的美德和屬天的品質在他身上，預備他能夠承受天上永存的房屋。那日，充滿復活生命的榮耀身體，要吞滅、取代地上這必死的身體。

神賜給保羅，也賜給我們聖靈作憑據。「憑據」的希臘字ἀῤῥαβών是源自閃語系統的字，可能是由腓尼基語轉變而來，這個字常用於指購買牛或其他牲畜預付的訂金，是賣主預先拿到的款項。我們在地上的帳棚裡已得著聖靈作訂金，藉著聖靈預嚐那日榮耀的滋味。而今日我們讓聖靈培植我們的靈魂體，直到成為滿有聖靈的人，結滿聖靈的果子，靈魂體全然成聖，毫無玷污、無可指摘；那日當主降臨時，我們可以得著榮耀的身體，得著天上永存的房屋。

保羅心中充滿了榮耀的盼望，巴不得主快點再來，可以與主直接面對面。如今他居住在地上的帳棚，有肉身的阻隔，與主相離，在信心的靈裡追求主，憑著信心行事為人，時常坦然無懼，連死都不怕，因死亡使人脫離地上的帳棚，離開必朽壞的身體，進入天上的房屋，得著不朽壞的榮耀身體，可以與主永遠同住。所以無論是住在身內或離開身外，保羅只有一個心志，要得主的喜悅，要完全順服，讓主喜悅，因為「我們眾人必要在基督台前顯露出來。」「台」的希臘字βῆμα意思是王位、法官席、裁判席，所以「基督台前」是指萬王之王的審判台前。

有一天我們眾人必要在基督台前站立，叫各人按著本身所行的，或善或惡受報。時間是永恆的試驗場，我們在地上的帳棚裡所做的一切，要面對那日神對我們的定案。啟示錄廿二章12節說：「看哪！我必快來，賞罰在我，要照各人所行的報應他。」基督徒站在審判台前所要面對的，並非是否得救的問題，而是按所行的受報應，或按為主所做的一切得賞賜。因此聖靈在我們裡面培育捨己順服的生命，好使我們那日能得賞賜。那麼我們如何才能得賞賜呢？

1. 順服

你們作僕人的，要懼怕戰兢，用誠實的心聽從你們肉身的主人，好像聽從基督一般。不要只在眼前事奉，像是討人喜歡的，要像基督的僕人，從心裏遵行神的旨意。甘心事奉，好像服事主，不像服事人。因為曉得各人所行的善事，不論是為奴的，是自主的，都必按所行的得主的賞賜。（弗六5~8）

你們作僕人的，要凡事聽從你們肉身的主人，不要只在眼前事奉，像是討人喜歡的，總要存心誠實敬畏主。無論做甚麼，都要從心裏做，像是給主做的，不是給人做的，因你們知道從主那裏必得着基業為賞賜；你們所事奉的乃是主基督。那行不義的必受不義的報應；主並不偏待人。（西三22~25）

基督徒存著懼怕戰兢和誠實的心，順服他的雇主或上司，在職場遵行神的旨意，甘心做神所量給他的事，好像服事主，不像服事人，神必按他所行的賞賜他。希臘教父俄利根說：「我們要竭力獻上自己，為這位萬有的神而活，一切所做的均為討祂的喜悅。世人必因在世所做的，在天上的審判台前得到賞賜或刑罰。」聖靈要製作順服的品格在我們身上，使我們因著順服神所做的一切得賞賜。

如果你們聽過祂的道，領了祂的教，學了祂的真理，就要脫去你們從前行為上的舊人，這舊人是因私慾的迷惑漸漸變壞的；又要將你們的心志改換一新，並且穿上新人；這新人是照着神的形象造的，有真理的仁義和聖潔。（弗四21~24）

我們領受了神的道和真理，脫去舊習性、舊生活、罪惡的言行，好像脫去舊的衣服一樣；穿上真理的仁義和聖潔美衣，效法基督、順服基督。舊人是因私慾的迷慾漸漸變壞的；新人是不斷將心志改換一新，而有更新變化的屬神性情，愈來愈彰顯出神的形象。以弗所書四章23節說：「又要將你們的心志改換一新。」「心志」的希臘文νοῦς是指一個人的思想、感覺、心智分辨的能力。這個字也用在羅馬書十二章2節說：「只要心意更新變化，叫你們察驗何為神的善良、純全、可喜悅的旨意。」「心意」的希臘字也是νοῦς。我們常常追求聖靈充滿，聆聽、研讀神的道，心思和感覺就在聖靈和神的道中更新變化，體會神的心意，明白神善良、純全、可喜悅的旨意，愈來愈能分辨什麼是出於舊人，什麼是出於新人，有真理的仁義和聖潔。我們要天天脫去舊人，穿上新人，棄舊擇新，選擇順服神，學習活在聖靈裡，那日必得賞賜。

1. 捨己

耶穌又對眾人說：「若有人要跟從我，就當捨己，天天背起他的十字架來跟從我。因為，凡要救自己生命的，必喪掉生命；凡為我喪掉生命的，必救了生命。人若賺得全世界，卻喪了自己，賠上自己，有甚麼益處呢？凡把我和我的道當作可恥的，人子在自己的榮耀裏，並天父與聖天使的榮耀裏降臨的時候，也要把那人當作可恥的。」（路九23~26）

一個人只想賺得全世界，必然跟隨世界的潮流，走世界的道路，不但得不著神的賞賜，還賠上自己的生命。基督徒若天天捨下自己的想法和情緒，依從神的道、神的想法，以捨己的態度跟從主，走十字架的道路，必從神得著賞賜。有位籃球選手說：「從小我父母就教導我作基督徒的真義，但我最感謝他們的一點是，他們不會照我個人的表現數據，來評斷我打得好不好。他們總是看我的態度是否正確，不可以對隊友或裁判大呼小叫，一定要我把情緒控制住。他們要我保持敬虔的態度，如果我沒有做到，他們就會把我叫到一邊，要我為自己的行為負責。」這位選手不會因贏得比賽而得著天上的賞賜，但他會因捨下自己的情緒，讓自己表現出合神心意的態度而得賞賜。

一個很容易陷入憂鬱的基督徒，會因為天天捨下憂鬱的情緒，學習常常喜樂，露出笑容而得賞賜。一個很容易憂慮的基督徒，願意天天學習將事情交託神、禱告神、倚靠神、開口讚美神、以神為樂，神不但將他心裡所求的賜給他，而且會因著他遵守「應當一無掛慮」的命令而賞賜他。

我們都會遇見困難，上帝不會立刻移除所有的困難，祂使用這些情況來煉淨我們，在我們身上做更新的工作。在困苦的時候，上帝鍛鍊我們的品格；困苦之時正是我們成長的時候，惟有此時我們才能在壓力點鍛鍊屬靈的肌肉，學習捨己的功課，得著神的賞賜。

凡為我的名撇下房屋，或是弟兄、姊妹、父親、母親、兒女、田地的，必要得着百倍，並且承受永生。（太十九29）

於是叫眾人和門徒來，對他們說：「若有人要跟從我，就當捨己，背起他的十字架來跟從我。因為，凡要救自己生命的，必喪掉生命；凡為我和福音喪掉生命的，必救了生命。」（可八34~35）

歷世歷代有許多聖徒，為著神的呼召和傳福音的使命，不以自己的性命為念，甘心為主和福音喪掉生命，撇下房屋、弟兄、姐妹、父親、母親、兒女、田地、房產，去主要他們去的地方，行完主所定的路程，成就從主所領受的職事和任務，必從主得著百倍的賞賜，自己也承受了永遠的生命與永世的榮耀。

1. 行善

你們得救是本乎恩，也因着信；這並不是出於自己，乃是神所賜的；也不是出於行為，免得有人自誇。我們原是祂的工作，在基督耶穌裡造成的，為要叫我們行善，就是神所預備叫我們行的。（弗二8~10）

凡因你們是屬基督，給你們一杯水喝的，我實在告訴你們，他不能不得賞賜。（可九41）

你要囑咐那些今世富足的人，不要自高，也不要倚靠無定的錢財；只要倚靠那厚賜百物給我們享受的神。又要囑咐他們行善，在好事上富足，甘心施捨，樂意供給人，為自己積成美好的根基，預備將來，叫他們持定那真正的生命。（提前六17~19）

耶穌又對請祂的人說：「你擺設午飯或晚飯，不要請你的朋友、弟兄、親屬，和富足的鄰舍，恐怕他們也請你，你就得了報答。你擺設筵席，倒要請那貧窮的、殘廢的、瘸腿的、瞎眼的，你就有福了！因為他們沒有甚麼可報答你。到義人復活的時候，你要得着報答。」（路十四12~14）

我們得救是因著信靠耶穌，不是因我們有善行，但我們得救以後，聖靈培植我們的內在生命，在基督耶穌裡孕育我們，使我們察覺神所要我們行的，就是給人一杯涼水喝，也可得到永恆的獎賞。人有錢財，慷慨地與人分享，甘心施捨，樂意供給人，或請那些無法回請、無法回報的人吃飯，必從神得著報答、得著賞賜。神必因你分享自己的時間、才幹、錢財、寶貴的東西來促使神的國降臨，而報答你、賞賜你。約翰．加爾文說：「行善必得賞賜，這是非常顯然的事，為的是使我們軟弱的肉體得到一些安慰，而不是以虛浮的榮耀讓人覺得自高自大。」講道王子司布真說：「你應該行善卻不欲人知，甚至連自己都不要看見自己的美德。要為善而渾然不自知，因為驕傲的念頭會玷污你的善行。要祕而不宣，以致連自己都幾乎忘記自己做了任何值得稱許的事。只要讓神在場，只要擁有一個觀眾就夠了，祂必獎賞你、報答你。」行善就是行神所預備叫我們行的，也就是遵行神的旨意。聖靈在我們裡面孕育我們，要培植我們成為遵行神旨意的人。

1. 服事

誰是忠心有見識的僕人，為主人所派，管理家裏的人，按時分糧給他們呢？主人來到，看見他這樣行，那僕人就有福了。我實在告訴你們，主人要派他管理一切所有的。（太廿四45~47）

於是王要向那右邊的說：「你們這蒙我父賜福的，可來承受那創世以來為你們所預備的國；因為我餓了，你們給我吃；渴了，你們給我喝；我作客旅，你們留我住；我赤身露體，你們給我穿；我病了，你們看顧我；我在監裏，你們來看我。」義人就回答說：「主啊，我們甚麼時候見你餓了，給你吃；渴了，給你喝？甚麼時候見你作客旅，留你住，或是赤身露體，給你穿？又甚麼時候見你病了，或是在監裏，來看你呢？」王要回答說：「我實在告訴你們，這些事你們既做在我這弟兄中一個最小的身上，就是做在我身上了。」（太廿五34～40）

我們作忠心、有見識且良善的僕人，按時分糧給有需要的人，按著神所賜的才幹，參與教會各樣服事，順服聖靈的引導去服事，向主忠心到底，那日必從主得著稱讚和賞賜，並要在天上從事更高的事奉。每個神兒女在地上都有機會遇見有需要的人，只要本著服事主自己的心，去探望病人、為病人禱告、接待客旅、供應人生活上的需要、服務別人等，各人必按所行的得主的賞賜。

美國有個廣播節目《回到聖經》，它的創始總監西奧多牧師（Theodore H. Epp）說：「基督審判台的主要目的是要檢視信徒的生命及服事，並根據神所看為值得稱許的事賞賜人。」有位傳道人去探訪一個臥病在床的老婦人，她對傳道人說：「我整天躺在這裡，心情沮喪，除了禱告以外，我一點也不能為神做什麼。」傳道人問說：「你做了很多禱告嗎？」婦人想了一會兒，說：「我想，一天中總有半天吧！有時夜裡也會禱告。」傳道人說：「神最珍愛人在私下的禱告，『你父在暗中察看，必然報答你。』（太六6）在聖靈裡禱告是神所稱許的事奉，神會賞賜那些禱告的人。」

1. 受苦

人為人子恨惡你們，拒絕你們，辱罵你們，棄掉你們的名，以為是惡，你們就有福了！當那日，你們要歡喜跳躍，因為你們在天上的賞賜是大的。他們的祖宗待先知也是這樣。（路六22~23）

人若因我辱罵你們，逼迫你們，捏造各樣壞話毀謗你們，你們就有福了！應當歡喜快樂，因為你們在天上的賞賜是大的。在你們以前的先知，人也是這樣逼迫他們。（太五11~12）

神必因聖徒為祂的緣故被人恨惡、拒絕、遭辱罵、受逼迫和毀謗，卻歡喜快樂地跟隨神，而大大賞賜他們。主說：「人若因我辱罵你們、逼迫你們、捏造各樣壞話毀謗你們，你們就有福了，應當歡喜快樂。」雅各說：「你們落在百般試煉中，都要以為大喜樂，因為知道你們的信心經過試驗，就生忍耐，但忍耐也當成功，使你們成全完備，毫無缺欠。」（雅一2~4）因此聖徒在受苦、受百般試煉中，學習常常喜樂，不發怨言，與聖靈合作，聖靈就培植聖徒成為十全十美、毫無缺欠，而且那日要得著大賞賜。

約翰．加爾文說：「當我們看到義人被不義之人所害，屢遭攻擊和傷害，被災禍所勝，受侮辱和謾罵，但惡人卻發旺亨通，稱心如意，大得榮耀，罪大惡極卻未受罰，這時我們應該推論將來必有一永遠的生命，所有的不義都要遭報，行義的必得賞賜。」亞歷山大學派的革利免說：「義人和虔誠人必因他們看重良善而得美好的獎賞。相反地，惡人也必得著與他們惡行相稱的刑罰。」

神要使人在受苦的夜間歌唱，我們要忘記背後，努力面前，向著標竿直跑，要得神在基督耶穌裡從上面召我們來得的獎賞。

1. 對主的尋求

人非有信，就不能得神的喜悅；因為到神面前來的人必須信有神，且信祂賞賜那尋求祂的人。（來十一6）

英文擴大版聖經將希伯來書十一章6節譯作：「人非有信，就不能得神的喜悅，並讓神心滿意足。到神面前來的人，必須信有神，且信祂賞賜那認真且殷勤尋求神的人。」現今是不顧一切、努力尋求神的時刻！時代的徵兆很清楚，基督再來迫在眉睫。我們在靈裡面感到一股緊迫感，是從沉睡中甦醒的時候了，我們務要以前所未有的專注追求神自己。聖靈一直在擴充人裡面渴慕神的度量。有信心的人知道神不只是存在，還根據我們追求祂的程度來培植我們、獎賞我們。追求神的人，他們向標竿直奔的態度正顯出他們的信心。有信心的男女不會從目標分心或岔離，因為他們深信神要獎賞他們的追求。他們是對的！

屬靈的追求從隱密處開始，起始於與神相交──愛慕神、注視神、等候神、讀經、默想、聆聽，並在生活中遵行真理。即便落在百般試煉中，仍然不中斷靈性的操練，繼續回到裡面愛慕神、注視神、等候神、順服神，深信神愛我們，祂會藉著聖靈的大能保守我們，每一天藉著聖靈作工在我們的靈魂體，更新變化我們的思想、感情、意志，使我們愈來愈像耶穌。當主再來時，連我們的身體都要改變形狀，和主榮耀的身體相似，這是末世要顯現的救恩。聖靈孕育了我們，我們既從聖靈得生，就當體貼聖靈，靠聖靈行事。我們一生必須不斷地追求聖靈充滿，成為滿有聖靈的人。

美國奮興家查爾斯．芬尼（Charles G. Finney），是一個滿有聖靈的人。有一次，芬尼參觀一所棉織廠，發現有個女工不安地看著他，他就慢慢走近她旁邊的機器。女工看見芬尼走近，越發緊張，雙手顫抖，無法工作。芬尼嚴肅地注視她，至終女工完全軟化，坐在地上流淚不止。這種光景如同炸藥一般，立即遍及該廠區，不到數分鐘，幾乎所有的員工都哭泣落淚。這個氣氛很快漫布全廠，廠長看見這種情形，就對總管說：「停工！讓人聽道，因為靈魂得救比這個工廠的工作緊要得多。」於是大門立即關閉，整個廠停工，聚集聽福音。一連幾日，聖靈大大作工，芬尼自己也見證說，他難得看見這樣充滿能力的聚會。不到數日，廠裡的員工幾乎全部得救。

今天我們活在地上，每天追求聖靈充滿，用單純的信心領受主靈魂體全備的救恩，主樂意用仁愛的靈充滿我們。我們每一天可以用信心住在神裡面，也住在愛裡面；神將祂的靈賜給我們，從此就知道我們是住在神裡面，也住在愛裡面，因為神就是愛。「這樣，愛在我們裡面得以完全，我們就可以在審判的日子，坦然無懼。」（約壹四17）今天我們活在地上，不是用外面的眼睛看見主，乃是在裡面看見祂喜樂的榮臉，靈裡與主深相契合，用信心領受聖靈的孕育和培植的工作，按著聖靈恩膏的教訓住在主裡面，這樣，祂若顯現，我們就可以坦然無懼，當祂來的時候，在祂面前也不至於慚愧。