劉秀慧牧師講章——神的榮耀

神的榮耀
士林錫安堂 劉秀慧牧師2025
目 錄
2神的榮耀（01）摩西


20神的榮耀（02）大衛


38神的榮耀（03）以西結


56神的榮耀（04）耶穌基督





神的榮耀（01）摩西
諸天述說神的榮耀；穹蒼傳揚祂的手段。（詩十九1）
諸天述說神的榮耀，因為神藉著祂所創造的一切，來彰顯祂的榮耀。榮耀是神的本體，榮耀就是神自己。今天是聖靈的時代，聖靈充滿帶給人神榮耀的同在，因此，對聖靈充滿的人而言，榮耀就是神同在那無法用言語形容的光輝。在創世記一章26節提到神按照祂自己的形象造人，因此神造人的目的，就是要藉著人彰顯祂榮耀的形象。而且神想要與人來往，與人同住，與人建立親密的關係，所以神造了伊甸園，將人安置在其中。可惜人墮落了，違背神的命令，被趕出伊甸園，無法與神同住。神與人之間有罪的阻隔，有罪的人無法與聖潔、榮耀的神交往並同住。因此神要摩西殺牲畜，流血獻祭，表明有一天神要讓祂的兒子上十字架，將自己無瑕無疵地獻給神，祂的血能洗淨人的心，除去人的罪，使人與神和好，得以與聖潔、榮耀的神恢復親密關係，可以被神的榮耀充滿、佔有、管理，並述說神的榮耀。
耶和華對摩西說：「你上山到我這裡來，住在這裡，我要將石版並我所寫的律法和誡命賜給你，使你可以教訓百姓。」摩西和他的幫手約書亞起來，上了神的山。摩西對長老說：「你們在這裡等著，等到我們再回來，有亞倫、戶珥與你們同在。凡有爭訟的，都可以就近他們去。」摩西上山，有雲彩把山遮蓋。耶和華的榮耀停於西乃山；雲彩遮蓋山六天，第七天祂從雲中召摩西。耶和華的榮耀在山頂上，在以色列人眼前，形狀如烈火。摩西進入雲中上山，在山上四十晝夜。（出廿四12～18）

神的榮耀停在西乃山四十晝夜，形狀如烈火。摩西沉浸在神的榮耀中，領受十誡和律法誡命，神也吩咐摩西建造會幕。神並不滿足於將榮耀顯降在西乃山，祂想要住在以色列人中間，祂的榮耀要顯降於會幕。摩西要造會幕的時候，蒙神警戒他說：「你要謹慎，作各様的物件，都要照著在山上指示你的樣式。」（來八5）摩西本是埃及王子，學了埃及人一切的學問，包括建築術。但他建造會幕時，一點也不敢倚靠自己的才智或過去所學的一切，乃是鉅細靡遺地按照神的指示去做，直到會幕完工。看見神的榮耀是一件大事，沉浸於神的榮耀是一件樂事，遵行神的一切吩咐，是對神榮耀顯現的正確回應。摩西是用肉眼看見神的榮耀，但今天我們是追求聖靈充滿，在聖靈裡沉浸在神榮耀的同在中。
當時，雲彩遮蓋會幕，耶和華的榮光就充滿了帳幕。摩西不能進會幕；因為雲彩停在其上，並且耶和華的榮光充滿了帳幕。每逢雲彩從帳幕收上去，以色列人就起程前往；雲彩若不收上去，他們就不起程，直等到雲彩收上去。日間，耶和華的雲彩是在帳幕以上；夜間，雲中有火，在以色列全家的眼前。在他們所行的路上都是這樣。（出四十34~38）
耶和華的榮耀顯降在會幕，神的榮光就充滿了會幕，雲彩遮蓋整個會幕，白天可以遮陽，雲柱像一把大陽傘，擋住強烈的陽光；晚上轉變成發光的火柱，可以防止野獸靠近。雲彩若不收上去，摩西就讓以色列人安營休息，無論是兩天，是一月，是一年，以色列人就住營不起行，雲彩一收上去，他們就立刻起行。摩西按著神的吩咐建造會幕，讓神可以顯降在會幕，會幕因神的榮耀成為聖（參出廿九43），神在會幕和人相會，對人說話。神的榮耀顯降在以色列人中間是一件嚴肅且奇妙的事，因此不只摩西當存順服的態度與榮耀的神同住，以色列人也必須遵行神一切的律例典章，按著雲火柱的指示安營或起行，才能與榮耀的神同住。我們也一樣，我們得著了神榮耀的同在，必須非常寶貴。每次聚會要追求神、等候神，繼續被神榮耀的同在充滿；生活中藉著順服神、遵守神的命令，來保持神榮耀的同在，與神同住。
摩西召亞倫和他兒子來為以色列人獻祭，以色列眾長老和全會眾也都近前來，站在耶和華面前。整個獻祭過程都照著神所吩咐的去行。

亞倫向百姓舉手，為他們祝福。他獻了贖罪祭、燔祭、平安祭就下來了。摩西、亞倫進入會幕，又出來為百姓祝福，耶和華的榮光就向眾民顯現。有火從耶和華面前出來，在壇上燒盡燔祭和脂油；眾民一見，就都歡呼，俯伏在地。（利九22～24）
亞倫獻上各種祭之後，為百姓祝福，然後摩西和亞倫進入會幕，個中理由没有說明，可能是與神會面，因神在出埃及記廿五章22節對摩西說：「我要在那裡與你相會，又要從法櫃施恩座上二基路伯中間，和你說我所要吩咐你傳給以色列人的一切事。」也可能是摩西要囑咐亞倫管理聖所的一切事，然後他們出來，一起為百姓祝福，耶和華的榮光就向眾民顯現；又有火降下來，燒盡壇上的燔祭和脂油，眾百姓看見就大聲歡呼，然後存敬畏的心俯伏在地敬拜神。神榮耀的顯降、神的榮光向人顯現是一件威嚴可畏的事，人若存順服的心，就能與榮耀的神同住，活在榮光中；人若不順服，在舊約時代會被神的榮光所帶下的聖火燒滅。
亞倫的兒子拿答、亞比戶各拿自己的香爐，盛上火，加上香，在耶和華面前獻上凡火，是耶和華沒有吩咐他們的，就有火從耶和華面前出來，把他們燒滅，他們就死在耶和華面前。於是摩西對亞倫說：「這就是耶和華所說：『我在親近我的人中要顯為聖；在眾民面前，我要得榮耀。』」亞倫就默默不言。（利十1～3）
耶和華曉諭亞倫說：「你和你兒子進會幕的時候，清酒、濃酒都不可喝，免得你們死亡；這要作你們世世代代永遠的定例，使你們可以將聖的、俗的，潔淨的、不潔淨的，分別出來；又使你們可以將耶和華藉摩西曉諭以色列人的一切律例教訓他們。」（利十8～11）
拿答、亞比戶有可能在服事前喝了酒，頭腦不清，忘記獻祭時必須按神的吩咐從祭壇取火，而不是從別處取火。非祭壇的火，都是凡火。拿答和亞比戶因著獻凡火，没有順服神的吩咐，就被燒死。順服神是與神同住的基本原則，聖徒必須將聖的與俗的，潔淨的與不潔淨的分別出來，不隨從世俗，過聖潔的生活，不沾染不潔與罪惡之事，潔淨自己，追求全然成聖，常常被聖靈充滿，才能與榮耀的至聖者同住。亞答和拿比戶是被榮耀的火擊殺，有的人是被神的榮耀擊倒。

有位牧師，他妻子的弟弟是位無神論者，事實上，他不只是一個無神論者，還是一個「反對福音的無神論者」。他是那種當家人聚集時，大家都想要躱避的人，因為他老是惹麻煩，愛引發爭辯。有一天，他打電話給牧師的妻子（他的姊姊），告訴她：「我剛飛抵此地，你能不能來接我，我到你家住一兩天。」

牧師知道有事情發生，因爲這位仁兄從不曾這樣。牧師夫婦去接機，回家的路上，他們試著彼此交談，雖然他們毫無共通性。他們談天氣，從機場返家的路上因無話可說，而尷尬地沉默了一段時間，正好經過教會，牧師說：「那是教會，我們剛完成整建工程。」由於這位仁兄不曾來過，也為了打破沉默的僵局，牧師說：「你要不要進去看看？」

出乎意外的，這位無神論的親戚竟說：「好呀！」牧師開進停車處，然後打開教會的門，他跟在牧師後面，牧師的太太是第三個。牧師先走進來，拉開門讓他進來，當他的腳踩進門檻地板的瞬間，竟彎下身開始流淚叫著說：「我的神啊！幫助我，我還沒有預備好，我不知道該怎麼做？我該做什麼？」

接著他抓住牧師說：「告訴我如何得救？就是現在！」整段時間他都在地板上痛苦地扭動、無法自止地哭泣，因此牧師就讓他在那裡面對神。當時他人是一半躺在裡面，一半在建築物外面，他的姊姊於是耐心地用手拉著門！這位無神論者經歷了神榮耀同在的權能，被神迴旋不去的榮耀所震撼。神的榮耀顯降在教會，作工在他身上。

當他恢復一點自主力時，他們問他：「你怎麼了？」他說：「我不知道該如何說，我只知道當我在建築物外時是無神論者，我不相信有神存在，但當我踏進門檻，我遇見祂，我知道那是神！我知道我必須悔改，我對我的生命感到恐怖。」然後他補充說：「我所有的力量都被奪走。」他只能謙卑降服。
曾經有一位教會的同工，他要去更換講臺上的水，但一直没回到辦公室。3小時後，辦公室的同工留意到他不見了，便去找他。當時正堂的燈很暗，所以同工把燈打開，看見他平臥在講臺上，原來他想來換水時，被神的榮耀擊倒在地。摩西在神的榮耀中很可能一開始就俯伏在地，否則他也會被神的榮耀擊倒。當神要與摩西說話時，摩西仰起臉來，與神面對面說話，好像人與朋友說話一般，因此神的榮光，停留在摩西臉上。當人沐浴在神的榮光中，會開始吸收神榮耀的質素，於是人的面皮會發光。
摩西在耶和華那裡四十晝夜，也不吃飯也不喝水。耶和華將這約的話，就是十條誡，寫在兩塊版上。摩西手裡拿著兩塊法版下西乃山的時候，不知道自己的面皮因耶和華和他說話就發了光。亞倫和以色列眾人看見摩西的面皮發光就怕挨近他。摩西叫他們來；於是亞倫和會眾的官長都到他那裡去，摩西就與他們說話。隨後以色列眾人都近前來，他就把耶和華在西乃山與他所說的一切話都吩咐他們。摩西與他們說完了話就用帕子蒙上臉。但摩西進到耶和華面前與祂說話就揭去帕子，及至出來的時候便將耶和華所吩咐的告訴以色列人。以色列人看見摩西的面皮發光。摩西又用帕子蒙上臉，等到他進去與耶和華說話就揭去帕子。（出卅四28～35）
摩西四十晝夜與榮耀的神同在，以致面皮發光，以色列人怕接近摩西，摩西與他們說完了話，就用帕子蒙上臉。保羅認為摩西這樣做，是避免讓百姓看見他臉上的榮光漸漸衰退。摩西是舊約的執事，舊約中神與人的關係是會漸漸衰退的，要被新約中神與人之間的親密關係所取代。摩西將帕子蒙在臉上，叫以色列人不能定睛看到那將廢者的結局，使人看不出舊約律法只有短暫的功用。後來猶太人每安息日在會堂裡，聆聽人誦讀舊約時，他們的心眼似乎還蒙著帕子，以致看不見舊約指向耶穌基督，不明白耶穌就是他們一直盼望要來的彌賽亞。
我們既有這樣的盼望，就大膽講說，不像摩西將帕子蒙在臉上，叫以色列人不能定睛看到那將廢者的結局。但他們的心地剛硬，直到今日誦讀舊約的時候，這帕子還沒有揭去。這帕子在基督裡已經廢去了。然而直到今日，每逢誦讀摩西書的時候，帕子還在他們心上。但他們的心幾時歸向主，帕子就幾時除去了。主就是那靈；主的靈在哪裡，那裡就得以自由。我們眾人既然敞著臉得以看見主的榮光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，榮上加榮，如同從主的靈變成的。（林後三12～18）
保羅說：「這帕子在基督裡已經廢去了，……但他們的心幾時歸向主，帕子就幾時除去了。」（林後三14、16）我們想看見神的榮光，身上充滿主的榮光，必須全心歸向主，全心渴慕神，全心降服於主的靈，讓主的靈自由地運行在我們身上，自由地讚美神、敬拜神，將心門向主大大敞開，毫無遮掩。主的靈會挪去我們心中一切奇奇怪怪的帕子—自以為是的帕子，自滿、自傲、自義的帕子，自我貶抑、自憐、自私的帕子，自負、自大、自恃的帕子，自作聰明的帕子，自怨自艾的帕子，自尋煩惱的帕子，自暴自棄的帕子，所有自我中心的帕子，聖靈都要一一除去，使我們能敞著臉看見主的榮光，從頭到腳充滿主的榮光。我們要天天向主禱告：「主！求你顯出你的榮耀給我看！」清晨先敞開心，敞著臉看見主的榮光，每天重新被主的榮光充滿，披戴神聖同在的奪目光輝。我們雖然活在這混亂與動盪的世界中，神要保守我們愈來愈能夠反映出人子耶穌的形象。

舊約時代，神的榮光是一種外面的光，是人的肉眼可見的光。但新約時代，神的榮光是一種裡面的光，是人在靈裡感受到神榮耀的同在，所以有時候會讓人覺得舊約時代的人所經歷的較富戲劇性，新約時代的人所經歷的較平凡。但保羅不這麼認為，他在哥林多後書三章7～11節說：「那用字刻在石頭上屬死的職事尚且有榮光，甚至以色列人因摩西面上的榮光，不能定睛看他的臉；這榮光原是漸漸退去的，何況那屬靈的職事豈不更有榮光嗎？若是定罪的職事有榮光，那稱義的職事榮光就越發大了。那從前有榮光的，因這極大的榮光就算不得有榮光了；若那廢掉的有榮光，這長存的就更有榮光了。」保羅認為今天我們在聖靈裡所領受的是極大的榮光、長存的榮光，是可以改變我們生命的榮光（參林後三18）。「極大」的希臘字意思是超越、優越。舊約時代神的榮光是在某個特定的時刻，出現在某個特定的場所，受時空限制，然後就消失了；但新約時代，神的榮光不受時空限制，是超越的榮光，是長存的榮光，是極大的榮光。
摩西的職事是定罪的職事，摩西頒布律法，百姓無力遵行就被定罪。新約時代的人信靠耶穌，被神稱為義，站在因信稱義的地位上追求聖靈充滿，可以在靈裡看見神的榮光。保羅的職事是稱義的職事，帶來極大的榮光，遠遠超越舊約時代的榮光。摩西四十晝夜在西乃山與神相交，臉上發光，但他面上的榮光會漸漸退去。我們在靈裡與神相交，裡面被神長存的榮光充滿；在生活中藉著順服神、遵守主的命令，可以保持神的榮光。如今我們所得著的榮光不會漸漸退去，除非我們停止追求神、順服神。若我們保持與神不間斷的相交，從早到晚遵守常常喜樂、凡事謝恩、不為明天憂慮、彼此相愛等各式各樣的命令，並順服聖靈微小的聲音，就能一直活在神超越的榮光中，活在極大且長存的榮光中。

摩西謹慎地照著神在西乃山指示他的一切細節，將會幕造好之後，神的榮光充滿了會幕，會幕因神的榮耀成為聖。會幕分三部分：外院、聖所、至聖所。至聖所有約櫃，櫃上有施恩座，櫃內有刻著十誡的法版。神要摩西進到至聖所與神相交，神要從約櫃的施恩座上二基路伯中間對摩西說話，這是神給摩西的權柄與福分。今天神給我們更奇妙的權利與福分，可以進入靈裡面的至聖所與神相交，與神面對面說話，安息在神榮耀的同在中，全身充滿神的榮光。

摩西說：「求你顯出你的榮耀給我看。」耶和華說：「我要顯我一切的恩慈，在你面前經過，宣告我的名。我要恩待誰就恩待誰；要憐憫誰就憐憫誰」；又說：「你不能看見我的面，因為人見我的面不能存活。」耶和華說：「看哪，在我這裡有地方，你要站在磐石上。我的榮耀經過的時候，我必將你放在磐石穴中，用我的手遮掩你，等我過去，然後我要將我的手收回，你就得見我的背，卻不得見我的面。」（出卅三18~23）
摩西渴慕神的榮耀，他曾進入神榮耀的雲彩中，那榮耀的一瞥讓他難以忘懷。他心中朝思暮想的就是神的榮耀，神的榮耀比神將紅海分開的神蹟更抓住他的心，神的榮耀比天降嗎哪、磐石出水更抓住他的心，所以他跟神說：「求你顯出你的榮耀給我看。」但神太聖潔，太榮耀了，神威嚴可畏的榮光會使人無法承受。神說：「你不能看見我的面，因為人見我的面不能存活。」甚至在新約時代，這個陳述還是眞的。神要藉著祂的榮耀治死我們的己生命，我們安靜降服於神的同在，讓神的榮耀光照我們、潔淨我們，制服我們的肉體。

當摩西向神提出要求說：我想要，我切切想要看見你的榮耀時，有可能摩西已經得著會幕的藍圖。他是神揀選接受會幕藍圖的人，這藍圖預表加略山的救恩以及最後人與神的聯合。有可能摩西看著會幕和律法，思想到這不是實體，這只是神將要成就之事的模型；它只是一種樣本，一個影子，說不定他知道會幕中的每件物品都有它預表的意義。神的榮耀是會幕的核心，神的榮耀使會幕成為聖。所以摩西向神說：「求你顯出你的榮耀給我看。」神想了一個辦法，來滿足摩西渴慕的心，祂要彰顯榮耀時，讓摩西隱藏在磐石穴中，摩西無法看見神的面，只能看見神的背。磐石穴預表基督這塊磐石被鞭打、釘十字架，就如磐石被打出穴來。摩西雖然只能看見神的背，還是存著極大的渴慕·安靜等候在磐石穴，等神的榮耀經過。榮耀就是神的本體、神的自己，神自己是我們所愛慕、所追求的對象。我們的身體要成為神的榮耀顯降且居住在其中的活動會幕，神的榮耀使我們的靈魂體成為聖。
我們比摩西更有福氣，因為耶穌為我們受鞭打、流血捨身，而且復活、升天、得榮耀，把聖靈澆灌下來，我們可以天天被聖靈充滿，在聖靈裡看見主的榮臉。我們敞開心、敞著臉看見主的榮光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，榮上加榮，愈來愈有主的恩慈。這就是為什麼當摩西對神說：「求你顯出你的榮耀給我看」，神回答：「我要顯我一切的恩慈在你面前經過。」恩慈的神保護摩西，將他放在磐石穴中，並用恩慈的手遮掩摩西，使他不被神的榮耀擊殺，還可以略略瞥見神的榮耀。
弟兄們！我們既因耶穌的血得以坦然進入至聖所，是藉著祂給我們開了一條又新又活的路，從幔子經過，這幔子就是祂的身體。又有一位大祭司治理神的家，並我們心中天良的虧欠已經灑去，身體用清水洗淨了，就當存著誠心和充足的信心來到神面前；也要堅守我們所承認的指望，不致搖動，因為那應許我們的是信實的。（來十19～23）
我們的身體就是活動的會幕，耶穌的血洗淨我們的靈魂體，在至聖所顯現的神就住在我們裡面。我們因耶穌的血，得以坦然進入裡面的至聖所，與至聖的神相交，與榮耀的神面對面交通。舊約時代的會幕，聖所與至聖所之間有幔子阻隔。如今幔子已經裂開了，至聖所的路已經開通了。基督為我們開了進到至聖所的路，就是祂親自走過的路。這條又新又活的路，是從幔子經過的路，「這幔子就是祂的身體。」基督降世成為罪身的形狀，與我們同住在幔外。祂在肉身的時候，曾凡事受過試探與我們一樣；祂大聲哀哭，流淚禱告，存心順服，以至於死。祂裂開了幔子，是因著祂的身體、祂的意志、祂的生命，都成為活祭獻給神。祂既有人的樣式，就自己卑微，存心順服，以至於死，所以神將祂升為至高。從這裂開的幔子，祂進入天上的至聖所，登上神的寶座。祂為我們開了又新又活的路，這是祂親自走過的路，是祂在十字架上所成就的救恩之路，是存心順服以至於死的路。

從幔子經過的又新又活的路是通到至聖所的路，是向己死的路，是十字架捨己的路，是叫我們脫離人類的敗壞天性、罪的權勢與咒詛的唯一道路。基督順服神的旨意，將自己完全獻上，以至於死。我們認識祂復活的大能，就倚靠這大能效法祂的死、祂的順服。神藉著祂榮耀的權能，將主的死成就在我們身上，救我們脫離取死的身體，而且由死裡復活，得以坦然進入至聖所與神面對面交通。耶穌用自己的血為我們進入幔內，叫我們也得以進入，享受神的榮耀。如今耶穌已經坐在天上至大者寶座的右邊，作我們的大祭司，治理神的家。祂作大祭司的唯一職務，是要帶我們進入神的家，成為蒙神所愛的兒女，與神的榮耀和性情有分，且因著與神相交而與神合拍，能以活在神面前。我們信靠主的血洗淨我們的心，心中天良的虧欠已經灑去，可以用無虧的良心、清潔的良心面對神，我們不是只看見神的背，而是可以看見神的面。主的寶血從神面前永遠除掉罪，叫神不再記念罪。寶血又叫我們不再覺得有罪，心中有平安，不再有虧欠感。
舊約的會幕，外院有祭壇與洗濯盆，在祭壇上，祭司要灑血，在洗濯盆裡，他要潔淨自己，然後得以進入聖所。在按立祭司的條例上，他們要用水洗身，然後灑血（參出廿九4～20）。在大贖罪日，大祭司要先用水洗身，然後帶著血進入至聖所（參利十六4、14）。

我們是有君尊的祭司，不只靠著耶穌的血洗淨心中天良的虧欠，也要接受洗禮，將身體用水洗淨。我們用心靈、用誠心和充足的信心進入至聖所與榮耀的神相交。我們要常常追求聖靈充滿，讓神榮耀的靈充滿且佔有我們的身體。我們一生一世要活在神面前，我們的身體要讓榮耀的靈管理，我們的身體是為榮耀父神的。我們的靈、魂、體，藉著聖靈的能力，成為祭壇上的活祭，是聖潔的，是神所喜悅的，是用來事奉神的。
我們帶著身體活在至聖所的榮耀中，聖靈的充滿叫基督住在我們裡面，聖靈也將我們安置在至聖所，安置在神榮耀的同在中。我們要用誠心與神相交，也要用充足的信心與神連結，住在神榮耀的同在中。我們用誠心和充足的信心，來領受神一切豐盛的榮耀，降服於在我們身上所運行的榮耀權能。律法原來一無所成，耶穌帶給我們更美的指望，可以靠著祂的血進到神面前，與神相交，沐浴在神的榮光中。耶穌又照無窮之生命的大能，作了新約的中保，要成全救恩在我們身上，要將神的律法寫在我們心裡，所以祂叫我們存真誠的心與神面對面交通，也用充足的信心相信信實的神必將祂榮耀的形象恢復在我們身上，這是我們所承認的指望。在人所不能的，在神凡事都能。我們無法靠自己的本事模倣基督，乃是更多追求神的榮耀，讓神藉著祂榮耀的權能，將我們模成祂兒子的模樣。
然我指著我的永生起誓，遍地要被我的榮耀充滿。（民十四21）
神在遍地尋找渴慕祂的人，祂要將祂的榮耀充滿渴慕祂的人，如此遍地才能被祂的榮耀充滿。所謂「渴慕」，意思是人醒悟過來，不滿足於現在的生命，因為這種生命形態使人無法完全活在榮耀中，生活無法時刻與榮耀的神連線，没有完全被神的榮耀充滿、佔有、管理。神尋找渴慕的人，祂要向渴慕的人顯現，祂的榮耀要顯降在渴慕的人中間，祂的榮耀會顯降在教會的聚會中。
有一天晚上，有位女士走進教堂裡，七點鐘教會已開始聚會。這位女士從未到過這教會，她原計劃第2天早晨離開丈夫。她說：「今晚7點半，我正坐在晚餐桌前，神向我說話，那聲音確實是從神來的，祂對我說：『起來，現在到那有綠色屋頂的教會。』」她來到有綠色屋頂的教會，坐在最後一排，接著她在那裡悔改痛哭兩小時，没人需要告訴她該如何做，没有任何從人來的話語，她的婚姻就被挽回了。

愛德華．米勒寫了一本書叫《為阿根廷哭泣》，書中描述一個源自阿根廷的大復興，影響了整個南美洲和全球。他提到阿根廷聖經學院50個學生如何開始禱告，帶來屬天造訪的故事。由於禱告者對阿根廷的強烈負擔，他們必須暫時停課，日復一日地共計49天，學生們在聖經學院裡禱告，為阿根廷懇求。當時的阿根廷是一個屬靈荒蕪之地，那些年間在貝隆（Juan Peron）政府統治下的阿根廷全國，大約只有600個被聖靈充滿的信徒。米勒博士從未見過像這50個學生如此迫切而長久地流淚禱告，那必是從神而來且有目的的禱告。

有個年輕人，頭靠在水泥牆上流淚，4個小時之後，淚水沿著牆壁流下來，6小時之後，他已經站在自己淚水形成的小水灘中!這些年輕的代禱者天天流淚，只能以「非屬地的哭泣」來描繪。這群學生不是只為自己的罪悔改；他們被聖靈感動進入了為「他人的罪悔改」代求的光景，他們開始為整個阿根廷國家、城市、鄉鎮禱告，為別人所做的事作認罪悔改的禱告。

米勒博士說在主前流淚代禱進入第15天時，有一句預言性的話語被宣告出來：「不要再流淚了，猶大支派的獅子，已在阿根廷的王子身上運行。」18個月以後，阿根廷人到足球場參加福音性醫治聚會的人數高達18萬人，連全國最大的足球場都不夠容納到場的會眾。米勒博士說：「假如神在一個地方能招聚足夠的百姓，抵擋統治者和撒但的權勢；假如祂的百姓能以正確的方式—自卑、破碎自己、悔罪代求，抵抗撒但的權勢，那麼神一定會在魔鬼統治管轄的地區出示勒令趕出的公告。當神如此行的時候，榮耀與光明就開始來臨。」

聖靈澆灌在阿根廷孟都札的一間教會，有越來越多人參加禱告會。有個叫腓利士的年輕人在禱告中看見一個異象，就對一位退休的中學老師提到要清除家中的偶像，這位老師回答說家中沒有偶像。但腓利士看見她的一部貨車下層擺了許多宗教飾物，是為了記念她過世的母親而保留下來的，經過這麼多年她早就忘了。神表明祂是忌邪的，希望她處理掉這些飾物，於是第2天她就將這些飾物燒毀了。神的榮耀顯降在教會，過去對主不冷不熱的基督徒，現在變成了心裡火熱的聖徒，火熱地追求主、順服主、事奉主。冷漠轉為歡欣，嘆息轉為歌頌，失敗轉為得勝，神榮耀的顯降，使荒漠變成了果實纍纍之地。然而聖靈江河會繼續奔流，尋求新的河道，不多時，聖靈已臨到其他教會和城鎮，神的榮耀顯降在南部許多教會，因神說：「遍地要被我的榮耀充滿。」
我們要祈求神在我們所居住之地開啟天門，讓神的榮光蒞臨，以致所有的居民無法拒絕、抵擋，因為撒但的權勢已被摧毀。這一切要如何發生呢？藉著神榮耀大能的造訪！因此，「代禱者」的興起能使地獄的門關閉，天堂的窗打開，讓神的榮耀大大顯降。
在海布里地群島，神的榮耀顯降。當高登．麥當勞（Gordon MacDonald）在那個地區進行晚上的奮興會時，有幾位警察來找他。他們告訴這位佈道家：「你能來警察局嗎？有很多人來到我們這裡，我們不知道他們有什麼不對勁，但我們想你也許知道。」

第2天高登和警察在早晨4點鐘，經過村莊要往警察局去的時候，看見人們在牧草堆旁、門旁哭泣，男人在街角上跪了下來，女人、小孩穿著睡衣，擁擠在家門前流淚哭泣。當佈道家來到警察局，他發現許多人向警察流淚哭泣，不知道自己發生了什麼事，只知道自己有罪，他們所能做的就是來到警察局承認他們有些行為不對。所有發生的事是神的光照突然臨到他們，而當這些人開始湧進警察局，承認自己錯誤的行為時，警察不知所措。這位佈道家那天清晨站在警察局的臺階上向這些人傳講福音。
海布里地群島之所以有神的榮耀蒞臨，是因在巴法斯教區有一群人忠心地禱告。他們在神面前謙卑下来，省察内心，在神的光中鑒察自己是否真實手潔心清？是否不向虚妄且不懷詭詐？他們再次與神締結神聖的誓約，帶來屬靈生命極大的動力。他們逐漸清楚四個重點，成為指引他們的方向：

一、必須跟神建立起正確的關係，誠實地尋求神的面，敞開心門，讓榮耀的王進來。

二、深信神是一位守約的神，必遵守祂所立的約。神不是應許「我要將水澆灌口渴的人，將河澆灌乾旱之地」（賽四十四3）嗎？因此渴慕的人必得著生命水。渴慕的人繼續不斷地尋求神，對神和神的話有信心，必能得著聖靈活水的澆灌，滿足飢渴的心。
三、必須預備好讓神以祂自己的方法作工，而不是按照他們自己的計劃。神擁有至高的主權，必須按照祂至高的意旨行動。然而要謹記的是，神雖然在人的一切事務上擁有至高的主權，但不能免去人應負的責任。神是復興的神，但人是使復興成為可能的媒介。

四、必定要有神的彰顯，證明確實是神在作工，好叫人不得不說：「這是耶和華所作的，在我們眼中看為希奇。」
1949年12月，神果真向巴法斯教區的教會降下復興的恩典，在很短的一段時間內，便超越了該教區的範圍，屬靈的更新延及島上各處許許多多的人。神的榮耀顯降，馬路和山邊成爲許多人的聖地。復興是神在祂的子民當中行走，是一種對神的覺醒，它抓住了眾人的心，敬畏神的感覺抓住了人，推動那些原本對屬靈事物毫不關切的男女去尋求神。
願你裂天而降；願山在你面前震動，好像火燒乾柴，又像火將水燒開，使你敵人知道你的名，使列國在你面前發顫！你曾行我們不能逆料可畏的事。那時你降臨，山嶺在你面前震動。（賽六十四1~3）
讓我們學習以賽亞的禱告，願榮耀的神裂天而降，像過去顯降在西乃山一樣，使山震動，使列國震動且發顫，使人知道神的名，敬畏神、尋求神、真認識神。懇求榮耀的神丟下聖靈的火焚燒我們，使我們火熱地愛耶穌、順服耶穌、傳揚耶穌。願神行不能逆料可畏的事在臺灣和世界各地！
神的榮耀（02）大衛
耶和華啊！求你記念大衛所受的一切苦難！他怎樣向耶和華起誓，向雅各的大能者許願，說：我必不進我的帳幕，也不上我的床榻；我不容我的眼睛睡覺，也不容我的眼目打盹；直等我為耶和華尋得所在，為雅各的大能者尋得居所。我們聽說約櫃在以法他，我們在基列耶琳就尋見了。（詩一三二1～6）
因為耶和華揀選了錫安，願意當作自己的居所，說：這是我永遠安息之所；我要住在這裡，因為是我所願意的。（詩一三二13～14）
摩西建造的會幕，經過戰亂，早就不知去向，但約櫃仍存在，約櫃象徵神榮耀的同在。在失去約櫃的這麼多年間，掃羅王未曾顯出任何把約櫃帶回耶路撒冷的興趣，但是大衛不同，有可能小時候他聽過長者提到約櫃的事，一直放在心上。他有個燃燒的熱情，要將象徵神榮耀同在的約櫃，帶回到應有的地方，就是耶路撒冷。他要活在神榮耀的蔭庇下。
掃羅是一位隨從肉體的國王，大衛是隨從聖靈的王。掃羅被選為王是撒母耳膏他的，他比一般人高過一個頭，很有外在的美貌與資格，眾民中有可比他的麼？（參撒上十24）他看起來很像就是那該做王的。他被立為王，只是因為百姓向神強要那「次好的」。掃羅很快就失去了神賜給他管理百姓的權力，因為他在行為上選擇討好人，而不討好神、順從神。
大衛是個合神心意的人，凡事要遵行神的旨意。他愛慕神，渴想為雅各的大能者尋得居所。他一作王，就到處打聽約櫃的下落，甚至不容自己的眼睛睡覺或打盹，直等到為耶和華的約櫃找到安居之所。他聽說約櫃在以法他，他在伯利恆打聽到約櫃的消息，後來就在基列耶琳找到了。他巴不得趕快到約櫃前敬拜神，他求神興起，和祂有能力的約櫃同入他所設立的安息之所，神滿有權能的榮耀要顯降在這安息之所。
大衛率領以色列眾人上到巴拉，就是屬猶大的基列耶琳，要從那裡將約櫃運來。這約櫃就是坐在二基路伯上耶和華神留名的約櫃。他們將神的約櫃從亞比拿達的家裡擡出來，放在新車上。烏撒和亞希約趕車。大衛和以色列眾人在神前用琴、瑟、鑼、鼓、號作樂，極力跳舞歌唱。到了基頓（拿艮）的禾場；因為牛失前蹄，烏撒就伸手扶住約櫃。耶和華向他發怒，因他伸手扶住約櫃擊殺他，他就死在神面前。大衛因耶和華擊殺烏撒，心裡愁煩，就稱那地方為毗列斯烏撒，直到今日。那日，大衛懼怕神，說：「神的約櫃怎可運到我這裡來？」於是大衛不將約櫃運進大衛的城，卻運到迦特人俄別以東的家中。神的約櫃在俄別以東家中三個月，耶和華賜福給俄別以東的家和他一切所有的。（代上十三6～14）
大衛與一切首領商議，決定要把約櫃移回耶路撒冷。這搬遷約櫃的行動，在舊約中旳意義是將神明顯的同在，從祂暫時的住處遷到祂的榮耀應屬的地方—錫安。錫安是大衛的城，大衛得著啟示，要將約櫃安放在錫安，並招聚以色列各地的人到此來迎接約櫃。大衛率眾並帶著新車去迎運約櫃。詩篇一三二篇13節說：「耶和華揀選了錫安，願意當作自己的居所，說：這是我永遠安息之所，我要住在這裡，因為是我所願意的。」錫安預表教會。新約時代，神彰顯祂的榮耀在教會裡，並且藉著眾聖徒展現出來，讓世界能看見。詩篇一○二篇16節說：「耶和華建造了錫安，在祂榮耀裡顯現。」錫安代表教會，教會之所以與世上的團體有别，是因有神的榮耀，神在聚會中向人顯現，藉著祂的榮耀建造教會，因此詩篇一○二篇16節也可以譯作：「耶和華在祂榮耀裡顯現，建造了錫安。」
在大衛時代，如果你要看見神的榮耀，必須到約櫃那裡。這約櫃當時停放在基列耶琳亞比拿達的家裡。當年因為伯示麥的以色列人把神同在的約櫃看為普通的櫃子，擅自打開了神同在的約櫃，要瞧瞧裡頭有什麼，把約櫃當成一個美麗的櫃子，結果有超過5萬人被殺。20年後，大衛走了15英里去找尋這榮耀的約櫃，他要得回神榮耀的同在。約櫃被放在基列耶琳亞比拿達的家中，亞比拿達至少有3個兒子—以利亞撒、烏撒、亞希約，以利亞撒負責看守約櫃。
亞比拿達的孩子們圍繞約櫃生活有20年之久。對他們而言，約櫃是個美麗而平常的一個櫃子，烏撒和亞希約被選來運送這約櫃時可能感到驕傲，但這兩位年輕人不知道律法中關於神聖潔的警告。

摩西律法嚴格規定，只有利未人能辦聖所的事，只有他們能將約櫃檯在肩上，但不可用手觸摸，免得他們死亡（參民四15，七9）。這條禁令再清楚不過了，但可能大衛太久没讀聖經了，運約櫃那天未遵照摩西律法的規定，卻用一輛新車來檯約櫃，讓亞比拿達的兩個兒子趕這新車。大衛的作法是效法非利士人，用車擡比用肩擡省力且方便。

擡約櫃的牛車在歡聲雷動中起程，起先還一切順利，一直到了一處崎嶇不平的地方，牛失了前蹄，約櫃搖動甚劇烈，眼看要倒下來。這時亞比拿達的兒子烏撒，可能是出於本能，立刻伸手扶住約櫃;他立時遭到神的擊殺，倒斃於地。「烏撒」這名字的意思是「力量」，代表人試圖用屬肉體的力量來護衛神，這是神不許可的。神榮耀的同在從來不需要人的力量來幫助或引導，使祂停在適當的地方，神也從不允許血肉的手來觸摸祂同在的榮耀而沒有嘗到死亡。因此神當場擊殺烏撒，停止了大衛的行進。那一天，神從祂的約櫃出擊，導致人的計劃失效。大衛心裡愁煩，他說：「耶和華的約櫃怎可運到我這裡來？」於是他下令將約櫃放在鄰近一個利未人俄別以東的家裡，一共放了3個月。

俄別以東顯然是一個愛慕神的人，他一定知道烏撒伸手扶約櫃被神擊殺的事，但他仍然歡迎代表神同在的約櫃住進他的家中。結果「耶和華賜福給俄別以東的家，和他一切所有的。」根據猶太史學家約瑟法的記載，從約櫃檯進他家裡的那一刻起，就有無窮盡的財富滾滾而來，他本是貧窮人，傾刻間變成家財萬貫的富翁。

出事的那一天，大衛或許心想：「我不知道我是否真的要把約櫃帶回耶路撒冷，它可能把我們全都殺死。」然而接下來的三個月裡，大衛不斷聽到神祝福俄別以東的消息。根據聖經記載，俄別以東全家蒙福，甚至連一切屬他的人事物，也都蒙福，這似乎包含了一切他所有的、他的家人、家中的動物都蒙福。有可能大衛向俄別以東詢問時，俄別以東說：「是的，你聽到的都是真的。」

大衛說：「那你做了什麼呢？」

俄別以東說：「我確知我沒有摸那東西，我不讓小孩子接近它，但是自從你把那櫃子放在我家，那東西好像就散發出財富、能力和權柄，很多奇妙的事都發生了。」

大衛很快地再想到他對約櫃所負的責任，他的腦筋突然開竅了。如果約櫃對一個微小的普通家庭都如此祝福，那麼神榮耀的同在對全國的意義又是何等重大呢！接著他心想：「我必須讓約櫃歸回到它應屬的位置，我要將它帶回耶路撒冷。」於是大衛做了他第一次就應該做的事情，他研究了書上記載應當如何搬運約櫃：在摩西的時代，利未人用肩擡聖物，將立約的約櫃由一處扛到另一處。他重新發現利未人和亞倫祭司的目的及功能；他也第一次注意到木棍是用來穿過約櫃旁那些神祕的環圈—「哦！原來這圓環是為了這個目的。」令人驚訝地，約櫃竟是由兩根棍子沈沈地托住的。大衛說：「除了利未人之外，無人可擡神的約櫃；因為耶和華揀選他們擡神的約櫃，且永遠事奉祂。」（代上十五2）
然後大衛再組織一龐大的行列。這一回，他們鉅細無遺地嚴守所規定的禮儀。照耶和華藉摩西所吩咐的，他們選定利未子孫，用槓將神的約櫃擡在肩上。有人用琴瑟和鈸作樂，大聲歌頌神（參代上十五11~16）。大衛還寫了詩篇廿四篇來歡迎約櫃進耶路撒冷的城門。

大衛的經歷使我們開始有些了解，如果我們真的要有神聖潔的同在和祂完全的榮耀住在我們中間，就需要知道該如何適當地看待神的榮耀與聖潔。我們知道己意、肉體必須除去，出於自己的計劃在神面前行不通。我們的飢渴甚深，已不是一餐靈糧就能滿足；我們追求的遠超過神短暫的降臨，我們要神的造訪成為進駐，我們要神榮耀的同在佇留，我們要祂現在就與我們同在，時刻與我們同在，我們要住在神榮耀的同在中。我們最大的危險就是把神的同在視為平常。
立約的約櫃放在亞比拿達的家中有相當長的時間，但神的同在只以有限的方式彰顯。有些人猜想烏撒從小在約櫃邊上長大，也許他把約櫃看作玩具，他不會去想約櫃是什麼。不過當大衛開始把神的榮耀歸回到應有的地位，神也就一步步開始按祂神聖的次序來恢復祂榮耀的同在與大能。因此牛失前蹄有沒有可能是因為榮耀的「重量」增加，神榮耀的同在已經回到約櫃？「榮耀」的希伯來字有「重量」的意思，神的榮耀是極重無比，十分可畏的。如果我們不小心，我們可能會和烏撒有一樣的想法，而把代表神同在的約櫃視作平常：你看我可以摸它，我跟著它一起長大，它是沒有危險性的。我們不要以為觸摸神的榮耀是稀鬆平常的事，不要把神聖潔的同在當作理所當然，我們要看重神榮耀的同在，寶貴神榮耀的同在，花時間追求神，付代價順服神、遵守神的命令來保持神的同在。神樂意用祂榮耀的同在充滿我們，以致祂的同在明顯地隨著我們進入我們的辦公室、工廠、學校、公司。所有的工作和事奉的果效，是源自神的榮耀同在，不是出於人的作為，教堂四周的牆壁不能擋住神榮耀同在的擴展。

大衛在第二次試著把神的榮耀歸於它該有的地位時，另外有一件事值得我們注意。大衛召利未人及亞倫的後裔來執行祭司照管約櫃的職責時，他給他們一個嚴肅的警告，這對於今天神國裡有君尊的祭司還是非常適用：
對他們說，你們是利未人的族長，你們和你們的弟兄，應當自潔，好將耶和華以色列神的約櫃，擡到我所預備的地方。因你們先前沒有擡這約櫃，按定例求問耶和華我們的神，所以祂刑罰我們。（代上十五12～13）
「自潔」在希伯來文的意義是「分別」或「使成聖」。換句話說，我們要和神一樣聖潔。你知道大衛如何向他們強調自潔的重要性嗎？也許他會說：「我要讓你們看看那位沒有自潔的人的墓碑，你們將要扛擡同一個約櫃，所以你們最好現在就進行潔淨的儀式，你們要自潔。」

聖靈在地上運行時，不時會看見人在悔改中日以繼夜地潔淨自己。如果我們不消滅或攔阻聖靈的感動，而讓神帶我們行完整個悔改和破碎的過程，然後當神的榮耀顯降在我們中間，顯降在我們身上時，我們就可以與之同行而沒有懼怕。因為我們行在耶穌的聖潔中，聖潔的靈治死我們的肉體，我們被羔羊的血所遮蓋。我們不敢伸出屬肉體的手，碰觸神榮耀的同在。我們要活在意識到神一直與我們同在的警覺裡。我們必須小心，免得把神的同在看作平常，以致開始覺得我可以輕忽地在任何時刻體貼肉體，用我的肉體來接觸神的榮耀。我們要不惜任何代價來得到神榮耀的同在，也藉著絕對順服神，來保持神榮耀的同在。
耶和華啊！我喜愛你所住的殿和你顯榮耀的居所。（詩廿六8）
神啊！你是我的神，我要切切的尋求你，在乾旱疲乏無水之地，我渴想你；我的心切慕你。我在聖所中曾如此瞻仰你，為要見你的能力和你的榮耀。因你的慈愛比生命更好，我的嘴唇要頌讚你。我還活的時候要這樣稱頌你；我要奉你的名舉手。我在床上記念你，在夜更的時候思想你；我的心就像飽足了骨髓肥油，我也要以歡樂的嘴唇讚美你。因為你曾幫助我，我就在你翅膀的蔭下歡呼。我心緊緊的跟隨你；你的右手扶持我。（詩六十三1～8）
大衛將約櫃安置在錫安，錫安是神顯榮耀的居所。大衛最喜歡做的事，就是進到帳幕，進到聖所，瞻仰神的榮美，得見神的榮耀，領受神的能力。神榮耀的權能充滿大衛，使他能打勝仗，並按著神的心意處理國家大事。大衛在約櫃前思想神的慈愛比他自己的生命更好，他降服於神榮耀的權能，就遇見神的慈愛，所以他舉手稱頌神的愛。大衛不但在聖所思想神，出了聖所，回到宮中，半夜躺在床上，仍思念神。他在床上與神有甜美的交通，以致他的心像飽足了骨髓肥油一般的滿足，不禁發出歡樂的讚美。
大衛的生命核心是瞻仰神的榮美並求問神，他一明白神的心意，他的心就緊緊地跟隨神，他經歷到神的幫助和神右手有力的扶持，所以他在神榮耀同在的護庇下歡呼，神榮耀的同在對他而言，猶如神翅膀的蔭下，是他的藏身之處。我們也要像大衛一樣，切切地尋求神，生命中最重要的事就是瞻仰神的榮美，在靈裡看見神的榮耀，常常被神的能力充滿，靠著神榮耀的權能順服神，步步跟隨神，隨時隨地思念神和神的愛，住在愛中，活在榮耀中，行走在聖靈的大能裡。
祂的救恩誠然與敬畏祂的人相近，叫榮耀住在我們的地上。（詩八十五9）
詩篇八十五篇和八十四篇都是可拉的後裔所寫的詩，在歷代志上六章31節提到大衛在約櫃安設之後，派人在殿中管理歌唱的事，哥轄的子孫希幔是其中之一，他是可拉的後裔（參代六33～37)。詩篇八十五篇9節提到救恩，也提到神的榮耀住在地上。神差派祂的兒子耶穌基督來到地上，耶穌是神榮耀所發的光輝，耶穌在地上行走時，就是神的榮耀住在我們的地上。耶穌復活升天後，將聖靈澆灌下來，那些領受耶穌救恩的人，身體是聖靈的殿，神的榮耀藉著聖靈來充滿在人裡面，神的榮耀就藉著聖靈充滿的人住在地上。神的榮耀藉著耶穌彰顯出來，祂如何，我們在這世上也如何，神十分期待祂的榮耀從我們身上彰顯出来。耶穌樂意將祂的榮耀分享给我們。
我不但為這些人祈求，也為那些因他們的話信我的人祈求，使他們都合而為一。正如你父在我裡面，我在你裡面，使他們也在我們裡面，叫世人可以信你差了我來。你所賜給我的榮耀，我已賜給他們，使他們合而為一，像我們合而為一。我在他們裡面，你在我裡面，使他們完完全全的合而為一，叫世人知道你差了我來，也知道你愛他們如同愛我一樣。父啊，我在那裡，願你所賜給我的人也同我在那裡，叫他們看見你所賜給我的榮耀；因為創立世界以前，你已經愛我了。公義的父啊，世人未曾認識你，我卻認識你；這些人也知道你差了我來。我已將你的名指示他們，還要指示他們，使你所愛我的愛在他們裡面，我也在他們裡面。（約十七20～26）
父愛子，所以父神將祂的榮耀賜給耶穌基督，同樣地，耶穌愛我們，所以將父神賜給祂的榮耀與我們分享。父神與耶穌合而為一，我們也在神的榮耀和神的愛中合而為一。愛和榮耀都是神的本體，若神只彰顯祂的榮耀，我們會敬畏祂，但若發生烏撒事件，我們會害怕靠近祂。若神只彰顯祂的愛，我們會被吸引靠近祂，但我們若沒有因著祂的愛而向祂降服，我們會在愛中墮落。神將祂的愛賜給我們，祂愛我們就像愛祂的兒子耶穌基督一樣，祂用愛吸引我們不斷地追求祂自己，直到我們在愛中與祂聯合。神也將祂的榮耀藉著耶穌基督賜给我們，神本性一切的豐盛榮耀都有形有體的居住在基督裡面，我們在基督裡也領受了神本性一切的豐盛榮耀。我們住在愛中，傳揚愛的福音，我們活在榮耀中，傳揚榮耀的福音，叫世人可以信耶穌是神所差來的。我們不容讓煩躁、苛刻、嫉妒、驕傲、粗魯、自私、脾氣、嫌惡、不義入侵我們的生命，要全守愛的誡命；也不容讓憂慮、沮喪、怯懦、自義、自恃、自憐等負面心思停留腦海中，要一直活在榮光中。安靜等候神就是佇留在神的榮光中。
沙漠教母塞奧多拉曾說：安靜是好的，一個謹慎的人會操練安靜。這對修女、修士來說真的很好，對年輕人更是如此。但我們知道：當一個人打算安靜沉默的時候，罪惡馬上就會出現，用嫌惡、怯懦和諸多念頭加重心靈的負擔。它也會用疾病、鬆弛、膝蓋和四肢無力，來加重身體的負擔，這些會慢慢消解心靈和肉體的力量。如果我生病了，我也無法做禮拜，但如果我儆醒，這一切負面的身心現象就會跟著消失。曾有位隱修士，當他開始敬拜神時，便覺得忽冷忽熱，頭痛欲裂。於是他對自己說：看吧，我病了，快死了，不過在我死之前，我要起來敬拜神。因著這個想法，他戰勝了自己，起身敬拜。當敬拜結束時，燒就退了，裡面充滿神的榮光。
在你的院宇住一日，勝似在別處住千日；寧可在我神殿中看門，不願住在惡人的帳棚裡。因為耶和華神是日頭，是盾牌，要賜下恩惠和榮耀。祂未嘗留下一樣好處，不給那些行動正直的人。萬軍之耶和華啊！倚靠你的人便為有福！（詩八十四10～12）
可拉的後裔是渴慕神的人，他喜歡住在神的院宇，與神同住。他寧可在神的殿中看門，因有機會看見神的榮耀顯降。他不願住在惡人的帳棚裡，與邪惡掛勾。他認識耶和華是公義的日頭，要賜下恩惠和榮耀給渴慕神的人。神就是愛，愛就是要給出恩惠，而且要多多的給。神滿有榮耀，祂樂意用祂的榮耀充滿人，讓人披戴祂的榮耀，讓人倚靠祂榮耀的權能，可以行正直的事，做合神心意的事。神未嘗留下一樣好處，不給那些行動正直的人、倚靠神的人。每一天我們需要來到神面前，領受一整天所需的恩惠，使我們一整天能憑恩得勝。每天早上，我們要來到神面前，求神榮耀的靈充滿我們，一整天將榮耀的神擺在面前，思想屬天的榮耀，口中述說榮耀的事，行事正直，安居在神榮耀的同在中。

我的心哪！你當默默無聲，專等候神，因為我的盼望是從祂而來。唯獨祂是我的磐石，我的拯救；祂是我的高臺，我必不動搖。我的拯救、我的榮耀都在乎神；我力量的磐石、我的避難所都在乎神。（詩六十二5～7）

大衛有可能在他的兒子押沙龍叛變時作此詩，因詩篇六十二篇4節説：「他們彼此商議，專要從他的尊位上，把他推下。」大衛離開耶路撒冷，一路逃往約但河東的瑪哈念，等候神為他行事，讓他可以再回耶路撒冷作王。大衛說：「我的心哪！你當默默無聲，專等候神，因為我的盼望是從祂而來。」大衛的心安靜在神面前，專注於神，不去想押沙龍的事，此時此刻專心注視神，安靜等候神，他的裡面充滿神的榮耀，心中就有榮耀的盼望。神是他的拯救、他的榮耀，神是他力量的磐石，是他的高臺，是他的避難所。他藏身在神裡面，平靜安穩，他說：「我必不動搖。」
大衛逃避押沙龍時，到了巴戶琳，遇見一個人是掃羅族的人，名叫示每，他一面走、一面咒罵，又拿石頭砍大衛王和王的臣僕。亞比篩對大衛王說：「這死狗豈可咒罵我主我王呢？求你容我過去，割下他的頭來。」大衛王說：「洗魯雅的兒子，我與你們有何關涉呢？他咒罵是因耶和華吩咐他說：『你要咒罵大衛。』如此，誰敢說你為甚麼這樣行呢？……或者耶和華見我遭難，為我今日被這人咒罵，就施恩與我。」（撒下十六9、10、12）
大衛是一個默默無聲，專心等候神的人，他的眼目望向神，就有從神來的另類思想，不但不以血氣報復，反而期待神施恩。我們追求榮耀的神，裡面會更多充滿神榮耀的心思。這位無限崇高、大有榮耀的神，雖在萬有之上，高過天使、君王和世人，卻樂意無限俯就卑微的人，恩待最不配的人。一個最軟弱的人，只要回到靈裡深處等候神、親近神，就可以活在不間斷的平安中，外面的爭戰和攪擾無法波及這個屬天的平安。等候神實在是得勝的祕訣，有的基督徒一軟弱就犯罪，稍微剛強一點的基督徒會藉著服事或其他外在的方法來剛強自己。但大衛告訴我們「必不動搖」的得勝祕訣就是：「我的心哪！你當默默無聲，專等候神，我的盼望是從祂而來。」神盼望看見我們裡面的情形是謙卑、安靜的，樂意降服於神和神的旨意。神是萬有，而我們是無有，所以我們當默默無聲，專等候神，讓神的榮耀充滿，神會按著祂豐盛的榮耀，藉著祂榮耀的靈剛強我們，使我們成為得勝者。
他因你的救恩大有榮耀；你又將尊榮威嚴加在他身上。（詩廿一5）

詩篇廿一篇是大衛的詩。大衛深知是神的救恩使他大有榮耀、尊榮和威嚴。耶穌基督的救恩使我們得著神榮耀的同在，也使我們大有榮耀、尊榮、威嚴。耶穌基督的救恩引領我們進入大有榮耀的安息之所。主說：「凡勞苦擔重擔的人，可以到我這裡來，我就使你們得安息。」（太十一28）聖奧古斯丁說：「神啊！你為自己創造了我們，除非我們的心安息在你裡面，否則它就没有安息。」我們必須學習終日等候神，讓我們的心安息於榮耀的神裡面，安息於神榮耀的同在中，讓神成全祂完全的救恩在我們身上。我們的意志從頑梗悖逆中被拯救出來，向榮耀的神安靜降服；我們的思想從紛亂、遊蕩中被拯救回來，安靜地停駐於榮耀的神身上；我們的感情從翻騰的波濤中被拯救出来，安歇於神榮耀的膀臂中。我們因神的救恩，大有榮耀，神榮耀的同在四面環繞我們、保抱我們。
詩篇八十九篇17節說：「你是他們力量的榮耀。」神的榮耀帶給我們得勝的力量、工作的力量、生活的力量、服事的力量。我們要不時地回到裡面，享受主所賜的出人意外的平安、屬天的安息，才能活出滿有能力、平安、不慌不忙、有屬天異象的榮耀生命。我們裡面的安息之所大有榮耀，我們要浸泡在大有榮耀的神同在中，生命中的每個時刻都學習活在榮耀中、住在榮耀中、說在榮耀中、行在榮耀中，充滿屬天的榮耀心思。

馬太福音六章22～23節說：「眼睛就是身上的燈。你的眼睛若瞭亮，全身就光明；你的眼睛若昏花，全身就黑暗。你裡頭的光若黑暗了，那黑暗是何等大呢！」裡面的眼睛常常注視大有榮耀的主就瞭亮，全身充滿主的榮耀就光明。人如果不定睛於榮耀的主，反倒去注視人事物的黑暗面，全身就黑暗。人裡頭的光若黑暗了，失去神榮耀的同在，那黑暗是何等大呢！大到一個地步，有一天這人要哀哭切齒！求主保守我們不失去起初愛慕主榮耀的心，不失去起初渴慕主榮耀的心，一生竭力追求主榮耀的同在，天天藉著遵守主的命令、遵行主的旨意來保持主榮耀的同在。
諸天表明祂的公義；萬民看見祂的榮耀。……因為你耶和華至高，超乎全地；你被尊崇，遠超萬神之上。（詩九十七6、9）
在七十士譯本與拉丁本聖經中，均有標題，標明本篇是大衛的詩。大衛提到，神期待萬民看見神的榮耀和祂公義的作為，因而尊崇神，敬畏至高的神。神期待列國敬畏耶和華，認識獨一真神的榮耀，遠超萬神之上。所以我們已經看見神榮耀的人，要去列國傳揚「耶和華大有榮耀」（詩一三八5），好叫世上諸王和萬民都敬畏耶和華的榮耀。

興起，發光！因為你的光已經來到！耶和華的榮耀發現照耀你。看哪！黑暗遮蓋大地，幽暗遮蓋萬民，耶和華卻要顯現照耀你；祂的榮耀要現在你身上。萬國要來就你的光；君王要來就你發現的光輝。你舉目向四方觀看；眾人都聚集來到你這裡。你的眾子從遠方而來；你的眾女也被懷抱而來。那時，你看見就有光榮；你心又跳動又寬暢；因為大海豐盛的貨物必轉來歸你；列國的財寶也必來歸你。……那些飛來如雲、又如鴿子向窗戶飛回的是誰呢？（賽六十1～5、8）

黑暗遮蓋大地，幽暗遮蓋萬民，這個世界會越來越混亂，但好消息是神的光已經來到，耶和華的榮耀照耀我們，照進我們裡面，停駐在我們裡面，充滿我們的全人全身，現在我們身上，掌管我們的生命，透過我們展現神的榮耀，透過我們行出神榮耀的旨意，藉著我們散播榮耀的氣息。我們是充滿神榮光的活動會幕，我們走到哪裡，那裡就有神榮耀的雲彩籠罩，人會被活會幕的榮光吸引，因此「萬國要來就你的光；君王要來就你發現的光輝。」(賽六十3)

我們要興起發光，神將我們安置在何處，我們就在那地方興起發光，照亮周圍的人，直到見主面的日子。讓我們繼續甘心服事耶穌，追求主榮耀的同在，一切的工作與事奉，都源自裡面榮耀的主，我們繼續不斷被主的榮光充滿，就能天天興起發光。
有位大學教授坐飛機去外地出差，回程他坐計程車去機場；路途中他和司機聊天，司機是30多歲的小夥子，提到自己每個禮拜要去洗腎，因兩個腎都壞了。這位大學教授聽他講到這裡，心裡就有很大的負擔，要為他禱告，就對他說：「我有負擔為你禱告，求神醫治你，不知你願不願意？」司機點點頭，這位大學教授就伸手按住他的肩膀，開始為他禱告·求神醫治的恩膏臨到他，求神的寶血遮蓋他，求聖靈介入他生命中一切的問題。大學教授一直禱告，不停地為他禱告，司機就一邊開車一邊放聲大哭。機場到了，大學教授下了車，最後給司機一個擁抱說：「上帝愛你，祂能醫治你，你要去教會。」大學教授感謝上帝給他一個興起發光的機會，他相信這個司機會來就他所發現的光輝，雖然他也許這輩子不會再遇到這個人了。

神的榮耀要充滿教會，教會是那位充滿萬有者所充滿的。神要震動全地心靈飢渴的人，來就我們所發現的光輝。「你舉目向四方觀看；眾人都聚集來到你這裡。你的眾子從遠方而來；你的眾女也被懷抱而來。那時，你看見就有光榮;你心又跳動又寬暢；因為大海豐盛的貨物必轉來歸你；列國的財寶也必來歸你。」(賽六十4~5)當教會以榮耀的神為異象，將榮耀的神擺第一，不停止追求神榮耀的同在，並述說耶和華大有榮耀，神就將得救的人、渴慕的人加給教會，並充充足足地供應教會一切的需要，因為神自己必榮耀祂榮耀的殿，將眾子連他們的金銀都帶進教會，這一切都是為著榮耀耶和華神的名。先知哈該說：「銀子是我的，金子也是我的，這殿後來的榮耀必大過先前的榮耀。」（該二9）哈利路亞！
以賽亞書六十章8節說：「那些飛來如雲、又如鴿子向窗戶飛回的是誰呢？」是聖靈。雲彩、雲柱、鴿子都是聖靈的表號，教會不能抵擋聖靈，不能容讓使聖靈擔憂的苦毒、惱恨、忿怒、嚷鬧、毀謗、惡毒、謊言存留於教會。教會的眾聖徒必須在聚會中常常被聖靈充滿，在生活中降服於生命聖靈的律。這樣的教會會成為榮耀的教會，披戴永遠的榮耀，成為累代的喜樂，彰顯神的榮耀。
日頭不再作你白晝的光；月亮也不再發光照耀你。耶和華卻要作你永遠的光；你神要為你的榮耀。你的日頭不再下落；你的月亮也不退縮；因為耶和華必作你永遠的光。你悲哀的日子也完畢了。你的居民都成為義人，永遠得地為業；是我種的栽子，我手的工作，使我得榮耀。至小的族要加增千倍；微弱的國必成為強盛。我耶和華要按定期速成這事。（賽六十19~22）
外面的日頭會在清晨上升，傍晚落下，起起落落；但神是公義的日頭，在我們裡面永不下落。祂要作我們永遠的光，作我們的榮耀，每一天都是榮耀的日子，因此悲哀的日子完畢了。凡信靠耶穌、因信稱義的義人，竭力追求神，得著神本性一切的豐盛榮耀作為產業。這些義人是神手中的工作，他們被神的榮耀充滿、佔有、管理，他們本身和所作的一切，要叫神得榮耀。神在世界各地呼召人起來追求神、順服神，這樣的人要加增千倍，成為強盛之民，這些人是神眾子的候選人，靈裡剛強，滿有榮耀。神眾子的數目必須滿足，神要按定期速成這事。
不要害怕，因我與你同在；我必領你的後裔從東方來，又從西方招聚你。我要對北方說，交出來！對南方說，不要拘留！將我的眾子從遠方帶來，將我的眾女從地極領回，就是凡稱為我名下的人，是我為自己的榮耀創造的，是我所做成，所造作的。（賽四十三5~7）
神從東方、西方、北方、南方，正在呼召人出來，這班人是稱為神名下的人，是神為祂自己的榮耀而創造的人。他們身上有神榮耀的呼召，他們的生命、時間專注於得著神的榮耀，也要被神的榮耀得著，所以每一分、每一秒都要投資在神的榮耀上。他們丟棄萬事，看作糞土，為要得著神的榮耀。他們樂意完全向己死，好讓神的榮耀可以不受攔阻地從他們身上發表出來。神的榮耀比天上地下所有的東西都更寶貴。人與人的心，以及人的身體，都是神所創造的，為要承載神的榮耀。讓我們忘記背後，努力面前，繼續不斷追求神自己，直到得榮耀的那日來到。

神的榮耀（03）以西結
在他們頭以上的穹蒼之上有寶座的形像，彷彿藍寶石；在寶座形像以上有彷彿人的形狀。我見從祂腰以上有彷彿光耀的精金，周圍都有火的形狀，又見從祂腰以下有彷彿火的形狀，周圍也有光輝。下雨的日子，雲中虹的形狀怎樣，周圍光輝的形狀也是怎樣。這就是耶和華榮耀的形像。我一看見就俯伏在地，又聽見一位說話的聲音。祂對我說：「人子啊！你站起來，我要和你說話。」祂對我說話的時候，靈就進入我裡面，使我站起來，我便聽見那位對我說話的聲音。祂對我說：「人子啊！我差你往悖逆的國民以色列人那裡去。他們是悖逆我的，他們和他們的列祖違背我，直到今日。這眾子面無羞恥，心裡剛硬。我差你往他們那裡去，你要對他們說：主耶和華如此說。他們或聽，或不聽，（他們是悖逆之家），必知道在他們中間有了先知。（結一26～二5）

以西結活在以色列人國破家亡的被擄時期，神讓他看見執行神旨意的基路伯以上有寶座的形像，彷彿藍寶石，藍色是屬天的顏色。寶座以上有人的形狀，因此這寶座是耶穌基督的寶座，而一章28節說：「這是耶和華榮耀的形像。」因此以西結所看見的是神和人子坐在寶座上的榮耀異象。寶座周圍有代表神與人立約的虹，向人宣告神是立約的王，是守約施慈愛的神。先知以西結一看見神榮耀的顯現，就俯伏在地，又聽見神說話的聲音。從以西結書第二章我們知道神呼召以西結作先知，去悖逆的神子民中間傳講神的話。在以西結書第二章1節，神對以西結說：「人子啊！你站起來，我要和你說話。」如果一個人從來沒有謙卑俯伏在榮耀的神面前，神無法使用他；如果神藉一些事讓人仆倒、俯伏，但這人從此爬不起來，神也不能使用他。神只能使用那些因著看見神榮耀的顯現而俯伏在地，又藉著神的榮耀站立起來、侍立在神面前的人。

先知以西結仆倒在榮耀的神面前後，神榮耀的靈進入他裡面，使他站起來，並照神的吩咐向悖逆的神子民傳講神的話。後來人用繩索捆綁以西結，使他不能出去，象徵先知的行動將受限制，連說話也受到管制。神使他的舌頭貼住上膛，他就不能說什麼，神給他話時，會開他的口，使他將神的話傳給神的百姓。我們必須像以西結一樣，完全順服神，與神合作。不管神允許我們經歷什麼事情，也許有人誤會我們、毀謗我們、責難我們、傷害我們，遇見很多不容易的環境，我們就是繼續仆倒在神面前，俯伏在神榮耀的同在中，對主說：「主！求你成全你美善的旨意在我身上，叫我全然成聖，成為聖潔的貴重器皿，完全順服你，絕對遵行你的吩咐。」

我們要渴慕神，追求神的榮耀，常常被聖靈充滿，讓神榮耀的靈進入我們裡面。神會按著祂豐盛的榮耀，藉著祂的靈，叫我們裡面的人、外面的人都剛強起來，能站立在神面前，隨時奉差遣。我們每一天要花時間等候神，從神領受屬天的能力，不倚靠天然的才幹或過去的經歷，乃倚靠神榮耀的權能去工作、服事，讓神的榮耀和能力佔有我們、管理我們，「照祂榮耀的權能，得以在各樣的力上加力。」（西一11）

那時，靈將我舉起，我就聽見在我身後有震動轟轟的聲音，說：「從耶和華的所在顯出來的榮耀是該稱頌的！」我又聽見那活物翅膀相碰，與活物旁邊輪子旋轉震動轟轟的響聲。於是靈將我舉起，帶我而去。我心中甚苦，靈性忿激，並且耶和華的靈在我身上大有能力。我就來到提勒亞畢，住在迦巴魯河邊被擄的人那裡，到他們所住的地方，在他們中間憂憂悶悶地坐了七日。過了七日，耶和華的話臨到我說：人子啊！我立你作以色列家守望的人，所以你要聽我口中的話，替我警戒他們。（結三12～17）

以西結書三章12節說：「從耶和華的所在顯出來的榮耀是該稱頌的！」看見神的榮耀，當有的反應是稱頌、讃美，另外一個反應是俯伏敬拜。神榮耀的顯現使以西結靈性忿激、有熱力，身上大有能力。神榮耀的靈舉起以西結，帶他到迦巴魯河邊被擄的人那裡傳講神的話。神設立以西結作以色列家守望的人，所以先知最要緊的工作是禱告、守望。當神要審判惡人時，先知必須因為愛的緣故去勸戒惡人、警戒惡人，挽回他的性命。若義人離義而犯罪，先知也必須因著愛而警戒義人，使他不犯罪，得以存活。先知所做的工作吃力不討好，但神交託他的任務，他若不忠心，神會向他討惡人喪命的罪。

以西結順服神，因為他深信榮耀的神與他同在，人的逼迫和壓力就算不得什麼。我們雖然沒看過以西結所見的異象，但我們被聖靈充滿，在靈裡看見神的榮耀，得著神榮耀的同在，靠著神榮耀的權能，可以說主所說，照主所行的去行。

以西結看見神的榮耀，知道神還在以色列人當中。然而神的百姓犯罪，不肯向神悔改，神一再地容忍，但神的百姓仍舊不肯轉向神、順服神，神的榮耀不得不離開以色列地。

耶和華的榮耀從殿的門檻那裡出去，停在基路伯以上。基路伯出去的時候，就展開翅膀，在我眼前離地上升。輪也在他們的旁邊，都停在耶和華殿的東門口。在他們以上有以色列神的榮耀。（結十18～19）

於是，基路伯展開翅膀，輪子都在他們旁邊；在他們以上有以色列神的榮耀。耶和華的榮耀從城中上升，停在城東的那座山上。（結十一22～23）

神的榮耀一旦離開聖殿，聖殿就成為空殼子。基路伯和神的榮耀離開聖殿，停在橄欖山上，然後完全消失了。神的榮耀離開橄欖山時，神的心何等傷痛，也無可奈何，不得不將耶路撒冷撇下，成為荒場。今天也一樣，神的榮耀要充滿我們的身體、充滿教會；但如果我們不竭力追求主榮耀的同在，天天藉著順服、遵守主的命令，來保持主榮耀的同在，神的榮耀也會離開我們，我們就會變成「以迦博」（無榮耀的意思，參撒上四19～22）。

先知以西結看見神的榮耀離開聖殿，然後從耶路撒冷的橄欖山上離去；接下來先知以西結就預備被擄需用的物件，在白天從以色列人眼前出去，用動作預言耶路撒冷即將被毀，成為荒場，神的百姓要被擄（參結十二1～13）。没有神的榮耀庇護，神的百姓就流離失所。先知以西結看見神的榮耀離開，也在異象中看見神的榮耀回歸聖殿。

以後，他帶我到一座門，就是朝東的門。以色列神的榮光從東而來。祂的聲音如同多水的聲音；地就因祂的榮耀發光。其狀如從前祂來滅城的時候我所見的異象，那異象如我在迦巴魯河邊所見的異象，我就俯伏在地。耶和華的榮光從朝東的門照入殿中。靈將我舉起，帶入內院，不料，耶和華的榮光充滿了殿。我聽見有一位從殿中對我說話。有一人站在我旁邊。祂對我說：「人子啊！這是我寶座之地，是我腳掌所踏之地。我要在這裡住，在以色列人中直到永遠。」（結四十三1～7a）

神的榮光從東而來，地就因神的榮耀發光。神的榮耀進入聖殿，但此聖殿是以西結在異象中所看見的全新聖殿。神渴想進入祂的聖殿，神顯現之地乃神寶座之地，乃神的榮光充滿之地，也是神腳掌所踏之地。人唯有尊坐寶座的神為大，完全順服坐寶座的神，俯伏在祂腳下，才能得著神的榮耀，留住神的榮光。而以西結書四十章～四十三章所描述的聖殿，是指著耶穌基督說的。

我見殿四圍有牆。那人手拿量度的竿，長六肘，每肘是一肘零一掌。他用竿量牆，厚一竿，高一竿。他到了朝東的門，就上門的臺階，量門的這檻，寬一竿；又量門的那檻，寬一竿。
他量外院朝北的門，長寬若干。門洞的衛房，這旁三間，那旁三間。門洞的柱子和廊子，與第一門的尺寸一樣。門洞長五十肘，寬二十五肘。其窗櫺和廊子，並雕刻的棕樹，與朝東的門尺寸一樣。登七層臺階上到這門，前面有廊子。內院有門與這門相對，北面東面都是如此。他從這門量到那門，共一百肘。他帶我往南去，見朝南有門，又照先前的尺寸量門洞的柱子和廊子。門洞兩旁與廊子的周圍都有窗櫺，和先量的窗櫺一樣。門洞長五十肘，寬二十五肘。登七層臺階上到這門，前面有廊子；柱上有雕刻的棕樹，這邊一棵，那邊一棵。（結四十5～6、20～26）

以西結所看見的聖殿四圍有牆，長六肘。牆是說到分別，要分別屬神和不屬神的事物。六是人的數目，因人是第6天被創造的。耶穌基督取了人的肉身，來到地上，耶穌基督是神建造的分別線，合乎基督的才會被建造在牆內。以西結所看見的聖殿有門，門是神建造的入口，耶穌說：「我就是門，凡從我進來的，必然得救，並且出入得草吃。」（約十9）以西結看見必須登七層臺階才能入門，有東門、南門、北門三個門，表明主耶穌的心何等慈悲，祂期待各地都有人可以認識祂，得著祂榮耀的救恩，在榮耀中遇見神。從門進去，會看見廊柱上雕刻著棕樹，棕樹象徵得勝和永存的力量。耶穌基督戰勝了死亡，啟示錄一章17～18節說：「我是首先的，我是末後的，又是那存活的，我曾死過，現在又活了，直活到永永遠遠。」因此棕樹也象徵基督的得勝和永活。

廊子有柱子支撐，以西結書四十章16節和26節都提到柱上有雕刻的棕樹，表明耶穌基督用祂得勝、永存的生命，支撐並擔負神的建造。希伯來書一章3節論到基督說：「祂是神榮耀所發的光輝，是神本體的真像，常用祂權能的命令托住萬有。」耶穌基督用祂的權能，用祂得勝、永存的生命托住我們，保守我們不失腳，可以無瑕無疵、歡歡喜喜地站在榮耀的神面前，祂必成全關乎我們的事，把我們建造得完全。不管人從東門、南門或北門進入後，需要再上八層臺階，才能進入內院的門（參結四十31、34、37）。在以西結書四十章22節和26節，我們看見必須上七層臺階才能進入外院的門，當我們越往裡面進展，必須再上八層臺階，更高的臺階，才能進入內院的門。這是表明竭力追求耶穌基督，我們的靈性會往高處爬。

以下量祭壇，是以肘為度（這肘是一肘零一掌）。底座高一肘，邊寬一肘，四圍起邊高一掌，這是壇的座。從底座到下層磴臺，高二肘，邊寬一肘。從小磴臺到大磴臺，高四肘，邊寬一肘。壇上的供臺，高四肘。供臺的四拐角上都有角。供臺長十二肘，寬十二肘，四面見方。磴臺長十四肘，寬十四肘，四面見方。四圍起邊高半肘，底座四圍的邊寬一肘。臺階朝東。（結四十三13～17）

穿過內院的門，首先看到的是祭壇。先知以西結所看見的祭壇，與摩西和所羅門所建造的完全不同。這個祭壇共有四層，先是一層底座，然後是下層磴臺（大磴臺），然後是上層磴臺（小磴臺），最上面是燒祭物的供臺，有四個拐角。整個祭壇約有３公尺半高（12英尺高），約有２個人疊上去的高度，很高、很大，必須步上東邊的臺階，才能上到供臺獻祭。祭壇預表耶穌藉著永遠的靈，在十字架上將自己無瑕無疵地獻給神，祂的血能洗淨我們的良心，除去我們的死行，使我們在聖靈裡被建造成永生神的居所。這麼大的祭壇表明耶穌的犧牲何等偉大，祂所完成的救贖大工何等偉大，祂在十字架上說：成了！祂為我們成就靈魂體全備的救恩，我們可以靠著祂的血坦然進入內在的至聖所，朝見榮耀的神，得著神榮耀的同在。

從內院上到聖殿的廊子有臺階，七十士譯本提到有十級臺階。先前我提過上到外院的門有七層臺階，上到內院的門有八層臺階，現在要進入聖殿，必須先上十層臺階。因此我們一生不能停止追求神、順服神，在神裡面越進深，靈裡越升高，像先知哈巴谷所說的：「主耶和華是我的力量；祂使我的腳快如母鹿的蹄，又使我穩行在高處。」（哈三19）在以西結書四十章49節告訴我們聖殿前有兩根柱子，但以西結没有告訴我們柱子的尺寸。無尺寸的柱子象徵無限無量的支撐力量，表明耶穌基督用無限無量的力量背負神的家、建造神的家、治理神的家，我們若將可誇的盼望和膽量堅持到底，便是祂的家了。

以西結所看見的聖殿分兩部分，外殿和內殿（至聖所）。進入外殿的門寬十肘，而進入內殿（至聖所）的門寬六肘，門愈來愈窄，表明我們必須走十架窄路，在主裡愈進深，就愈受主管理，愈受主限制。別人可以你不行，別人可以隨便說話，發洩情緒，你不行；別人要去哪裡就去，你不行，必須在一切所行的事上認定主、求問主；別人可以在聚會的事上馬馬虎虎、隨隨便便，你不行，你必須把渴慕神擺第一，看重聚會，多多聚會，不停止聚會。

直到門以上，就是到內殿和外殿內外四圍牆壁，都按尺寸用木板遮蔽。牆上雕刻基路伯和棕樹。每二基路伯中間有一棵棕樹，每基路伯有二臉。這邊有人臉向著棕樹，那邊有獅子臉向著棕樹，殿內周圍都是如此。從地至門以上，都有基路伯和棕樹。殿牆就是這樣。殿的門柱是方的。至聖所的前面，形狀和殿的形狀一樣。壇是木頭做的，高三肘，長二肘。壇角和壇面，並四旁，都是木頭做的。他對我說：「這是耶和華面前的桌子。」（結四十一17～22）

以西結所看見的聖殿內部和所羅門建造之聖殿的內部不一樣。人若進入所羅門的聖殿，金碧輝煌，牆面都貼上精金，連香柏木作的壇也包上精金，所以稱作金香壇。但以西結所看見的聖殿牆面都用木板遮蔽。木板表徵耶穌的人性—耶穌那釘死、復活並升天的完美人性、完美的人格。牆上雕刻著基路伯和棕樹。基路伯有人的臉和獅子的臉，人臉象徵耶穌基督充滿愛，甘心虛己，取了奴僕的形像，成為人的樣式；獅臉象徵耶穌是猶大支派的獅子，祂已得勝，祂是君王，是萬王之王。棕樹象徵耶穌的得勝與永遠長存的力量，而基路伯代表主的榮耀和威嚴。

以西結所看見的外殿，没有金燈臺或金桌子，只看見木頭做的壇。而摩西的會幕和所羅門的聖殿，聖所裡有金香壇、金燈臺、金桌子三樣東西。以西結在外殿所看見的木頭做的壇，又被稱作耶和華面前的桌子。木頭代表耶穌的人性，壇代表禱告，耶穌成為人的樣式，在地上過著禱告的生活。耶穌天未亮就去曠野禱告，要順服神一整天為祂設定的行程；祂服事完，又退到曠野禱告。祂在客西馬尼園懇切禱告，為了要讓神的旨意成就在祂身上，祂既得以完全，就為凡順從祂的人成了永遠得救的根源。祂在十字架上，仍然在禱告：「父啊！赦免他們，因為他們所作的，他們不曉得。」如今祂在天上作代求的工作。

木頭做的壇放在至聖所門口，表明禱告是進入至聖所的方法。至聖所是神彰顯祂榮耀的地方，我們靠著耶穌的血，藉著禱告，才能進入至聖所，與榮耀的神面對面相交。這壇又是耶和華面前的桌子，桌子象徵耶和華讓耶穌基督成為我們的食物，我們可以與神一同坐席，吃主、喝主，享受基督，享受主的同在，使身心靈得滿足，靈裡重新得力，有力量順服神。以西結看見的聖殿裡，壇與桌子合而為一，乃是象徵耶穌基督。因此，以西結所看見的神的榮光回歸聖殿，不是神要人再造一個外在可見的殿讓祂居住，祂的榮光要住在耶穌基督裡面，讓人看見耶穌所言所行和耶穌本人，就看見神的榮耀和父獨生子的榮光。

祂又帶我由北門來到殿前。我觀看，見耶和華的榮光充滿耶和華的殿，我就俯伏在地。耶和華對我說：人子啊！我對你所說耶和華殿中的一切典章法則，你要放在心上，用眼看，用耳聽，並要留心殿宇和聖地一切出入之處。（結四十四4～5）

先知以西結看見耶和華的榮光充滿耶和華的殿，就在神的榮光中俯伏在地。神叫以西結要將一切典章法則放在心中，用眼看、用耳聽，不要違背神的典章法則，完全順服神。順服是保持神榮耀同在的祕訣。我們必須把神的命令放在心上，用眼看主，單單注視榮耀的神，不要陷入眼目的情慾，讓世上的人事物模糊了焦點。我們必須用耳聽神的道和聖靈微小的聲音，不要道聽塗說，不聽世俗的八卦和老婦荒渺的話語，步步跟隨主，遵行神的道，按著聖靈恩膏的教訓住在主裡面，才能一直活在榮光中。

以西結書四十四章10節提到有利未人遠離神、隨從偶像，神說：「他們不可親近我，給我供祭司的職分。」（結四十四13）人失去君尊祭司的職分，無法親近神，意味著無法看見神的榮耀，無法得著神榮耀的同在，這是一種非常大的損失，無法彌補。所謂「偶像」，就是使人對神的熱情減退的因素，使人對親近神失去興趣的人事物，以別的代替耶和華的，他們的愁苦必加增；結果這些隨從偶像的人，成為以色列家罪孽的絆腳石。但感謝神，我們看見利未人撒督的子孫，忠心地看守聖所，他們可以親近神、事奉神，侍立在神面前。

我們是有君尊的祭司，靠著耶穌的血，坦然無懼地親近神，浸泡在神榮耀的同在中，與神面對面親嘴，與神建立愛的親密關係。從那無法形容的神榮耀的同在中，湧出工作與事奉的智慧和能力。藉著親近神、專注於神榮耀的同在，我們發現主的軛是容易的，主的擔子是輕省的，事奉神是神給我們的恩典。耶穌的事奉源自於祂與父神有親密關係，祂與父神合而為一，因此衪的事奉顯出神的榮耀來。

在迦拿的婚宴裡，葡萄酒没有了，這對新郎、新娘而言，是一件很尷尬、没面子的事，因此馬利亞告知耶穌，她知道耶穌有辦法解決難題。但耶穌說：「我的時候還没有到。」耶穌行事，不照自己的意思，祂在約翰福音五章19節說：「子憑著自己不能作什麼，唯有看見父所作的，子才能作，父所作的事，子也照樣作。」接下來祂又說：「我不求自己的意思，只求那差我來者的意思。」（約五30）因此耶穌没有答應馬利亞要解決缺酒的問題。

但馬利亞對耶穌有信心，知道祂不會袖手旁觀，所以對用人說：「祂告訴你們什麼，你們就作什麼。」照猶太人潔淨的規矩，婚宴場地的門口擺著六口石缸，裡面盛滿了水，讓來參加筵席的客人可以洗手再吃筵席。由於客人多，石缸的水已被用掉不少。耶穌對用人說：「把缸倒滿了水。」於是用人倒滿水，直到缸口。然後耶穌又對用人說：「現在可以舀出來，送給管筵席的。」這些用人也很順服，一句話也没說，就照耶穌的吩咐行了。管筵席的人一喝，發現是上好的酒，勝過剛喝完的那些酒。約翰福音二章11節說：「這是耶穌所行的頭一件神蹟，是在加利利的迦拿行的，顯出祂的榮耀來，祂的門徒就信祂了。」因著耶穌對神的順服，和用人對耶穌的順服，就讓神的榮耀彰顯出來，也使門徒信服耶穌。我們若時刻順服神，按著神的時間表，做神要我們做的事，也會讓神的榮耀藉著我們彰顯出來，影響別人來信靠耶穌。

神藉著主耶穌行神蹟、醫治病人，讓神的榮耀彰顯出來，不但病人歸榮耀給神，連看見的人也歸榮耀給神。耶穌事奉的能力源自祂與天父有親密的關係，祂身上一直有天父榮耀的同在，祂一直與天父有緊密的連結，因此祂告訴門徒枝子要連結於葡萄樹的比喻。

我是真葡萄樹，我父是栽培的人。凡屬我不結果子的枝子，祂就剪去；凡結果子的，祂就修理乾淨，使枝子結果子更多。現在你們因我講給你們的道，已經乾淨了。你們要常在我裡面，我也常在你們裡面。枝子若不常在葡萄樹上，自己就不能結果子；你們若不常在我裡面，也是這樣。我是葡萄樹，你們是枝子。常在我裡面的，我也常在他裡面，這人就多結果子；因為離了我，你們就不能做什麼。人若不常在我裡面，就像枝子丟在外面枯乾，人拾起來，扔在火裡燒了。你們若常在我裡面，我的話也常在你們裡面，凡你們所願意的，祈求，就給你們成就。你們多結果子，我父就因此得榮耀，你們也就是我的門徒了。（約十五1～8）

枝子常在葡萄樹上，一直與葡萄樹連結，自然會結出果子。栽培者會剪去不結果子的枝子，修剪會結果子的枝子，使枝子可以結果子更多。天父是栽培的人，主耶穌是真葡萄樹，我們是枝子，我們若天天花時間親近主、等候主，一整天用信心與主連結，住在主裡面，照主所說的去說，照主所行的去行，時刻順服主，按著主的心意禱告、祈求，主就成全我們的心願，讓我們多結果子，叫天父得榮耀，也讓神的榮耀從我們身上彰顯出來。枝子若不連結於葡萄樹，就必枯乾，結不出果子。同樣地，我們若不住在主裡面，與主緊緊連結，靈命就會枯乾，結不出果子，天父也得不到榮耀。神的榮耀必須藉著時刻住在主裡面的人發表出來，而一個人要時刻住在主裡面，必須對主有絕對的信心，用信心與主親密地連結。

英國有名的神醫佈道家史密斯．維格氏维爾，與主耶穌有親密的連結。有位牧師與史密斯在禱告室裡一起禱告，結果他雙手雙腳跪著、爬著，從禱告室出來，說道：「神太豐富了！」他整個人被神豐盛的榮耀震攝住。史密斯身上有神榮耀的同在，神榮耀的權能藉著他的服事彰顯出來。

在一次聚會中，有一位女士，嚴重的坐骨神經痛影響到她的腳。史密斯告訴她：「起來跑！」史密斯推動她時，她還三心二意，不十分情願。史密斯拉著她跑，她則緊緊抓住史密斯，後來，神的大能降下來，那位女士就完全得醫治。此後幾晚的聚會，她都拒搭電車，靠自己的雙腳走到會場。基督徒如果渴望見到神榮耀的彰顯，就必須對自己所信服的真理有所回應。

史密斯對於信心的見解十分簡單：就是要有「絕對的信心」。他不相信神會特別偏愛誰。就拿新約聖經的例子來說，雖然約翰被公認是受主「特別寵愛」的門徒。但根據史密斯的解釋，約翰絕不是因為靠在耶穌的懷中，才成為特別受寵愛的門徒。約翰得到主的寵愛，乃是因為他跟主建立了特殊的關係，因為他「特別仰賴主」。

史密斯常常這樣強調：「每一個人相信神的程度都不同，神就是因為你的信心與眾不同，因此祂越過一百萬人，特地來膏抹你。」神不會特別偏愛誰，只藉著真心信賴祂的人彰顯出祂的榮耀。有許多書試圖分析史密斯特殊能力的祕訣，其實答案非常簡單，他那偉大的信心來自於他與耶穌基督的親密關係。

史密斯．維格氏維爾非常看重希伯來書十一章6節的話：「人非有信，就不能得神的喜悅，因為到神面前來的人必須信有神，且信祂賞賜那尋求祂的人。」他個人十分相信，没有信心絕對不可能討神喜悅。因此，他靈命的每一個層面都很注重信心。

讓我們用信心追求神榮耀的同在，用信心住在主裡面，用單純的信心與主連結，用絕對的信心順服主，必能結出果子，叫天父得榮耀。司布真說：「一個以神的榮耀為其唯一目標，使其餘萬事皆向此目標屈身俯伏的人，就是尊榮主的人。」我們的標竿就是神的榮耀，我們要追求神的榮耀，天天被神的榮耀充滿；也要住在榮耀中，傳揚榮耀的福音，為主多結果子，叫天父得榮耀。

如果我們的福音蒙蔽，就是蒙蔽在滅亡的人身上。此等不信之人被這世界的神弄瞎了心眼，不叫基督榮耀福音的光照著他們。基督本是神的像。我們原不是傳自己，乃是傳基督耶穌為主，並且自己因耶穌作你們的僕人。那吩咐光從黑暗裡照出來的神，已經照在我們心裡，叫我們得知神榮耀的光顯在耶穌基督的面上。我們有這寶貝放在瓦器裡，要顯明這莫大的能力是出於神，不是出於我們。我們四面受敵，卻不被困住；心裡作難，卻不致失望；遭逼迫，卻不被丟棄；打倒了，卻不致死亡。身上常帶著耶穌的死，使耶穌的生也顯明在我們身上。因為我們這活著的人是常為耶穌被交於死地，使耶穌的生在我們這必死的身上顯明出來。這樣看來，死是在我們身上發動，生卻在你們身上發動。（林後四4～12）

基督本是神的像，保羅傳基督耶穌是主，不但自己作基督的僕人，降服於主，也為了耶穌的緣故，作眾聖徒的僕人。他曾在哥林多住了一年零六個月，將上帝的真理、耶穌基督榮耀的福音傳給哥林多人。但有些人被世界的神弄瞎了心眼，無法領受基督榮耀的福音。但那些信從耶穌的人，得知神榮耀的光顯在耶穌基督的面上。當人用單純的信心尋求主的面，親近耶穌、等候耶穌時，會被帶進神榮耀的光中，活在榮耀中，因為那吩咐光從黑暗裡照出來的神，已將榮耀的真光照在尋求主面的人心中，驅走一切黑暗。創世記提到神說要有光就有光，神就將光暗分開了。如今，光是發自主的面龐，因此要勝過黑暗、罪惡、肉體，最好的方法就是尋求耶穌基督的面，接受神榮耀的光。一個人更多來尋求主，敞著臉看見神榮耀的光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，越來越彰顯出神榮耀的形象來，生命煥然一新。

在哥林多後書四章7節，保羅說：「我們有這寶貝放在瓦器裡，要顯明這莫大的能力是出於神，不是出於我們。」神的榮耀是寶貝，耶穌基督是寶貝，神榮耀的光顯在耶穌基督的面上，真是寶貝加寶貝；這寶貝就在我們裡面，神的榮耀就在我們裡面，會發出莫大的能力，使我們在四面受敵的情況下，不但不被困住，還可以大唱得勝凱歌。當我們心裡作難時，回到裡面瞻仰神的榮臉，看見神榮耀的光，內心不但不失望，反而充滿榮耀的盼望。保羅常遭逼迫卻不被榮耀的神丟棄，曾被石頭打倒，卻不致死亡，因神榮耀的權能使他站立起來，他就繼續去傳福音。那些以神的榮耀為目標的人，常為耶穌被交於死地，被交於不容易的環境。他們完全向主降服，在主死的形狀上與主聯合，身上常帶著耶穌的死，結果他們也得以在主復活的形狀上與主聯合，使耶穌的生在必死的身上顯明出來，讓神的榮耀藉著他們彰顯出來，影響別人來得著耶穌的生命。

所以，我們不喪膽。外體雖然毀壞，內心卻一天新似一天。我們這至暫至輕的苦楚，要為我們成就極重無比、永遠的榮耀。（林後四16～17）

我們以神的榮耀為目標。我們要得著極重無比永遠的榮耀。因此在至暫至輕的苦楚中，我們繼續追求榮耀的神，在神行審判的路上等候神，接受神的光照，調整自己，放下自己的意思，以神的意思為我們的心意，絕對順服神，相信萬事互相效力，這至暫至輕的苦楚也要為我們效力，使我們能得著極重無比永遠的榮耀。
蓋恩夫人說：「為了要煉淨隱藏在我們裡面那些自愛的毛病，有時一段長時間的苦難是必須的……要用忍耐將自己武裝起來，讓煉淨的工作可以逐漸地完成，不需要用力，只需安靜降服。人裡面的每項改變都是藉著一個新的考驗，藉此來試驗這人的信心和愛心。如果以愛和順服來接受考驗，這項考驗會幫助人的靈魂趨向完全……許多的安慰都要過去，除了在完全的棄絕裡，在寶貴的十字架的愛裡，人是找不到真正且存到永遠的安慰的。不歡迎十字架的人是不歡迎神的人。我蒙起我的眼睛來相信神，神是，那就夠了。在神裡面靈魂所享有的自由是何等大啊！當所有的己從人身上被拿走時，所剩下的只有神。」神實在藉著至暫至輕的苦楚，為我們成就極重無比的榮耀。
《榮耀的光輝》這本書的主角羅炳森師母，是一個追求神榮耀同在的聖徒。她尋求神的步驟：1）在神的光中看見自己生命的貧乏、無用與無能。2）學習傾聽神的聲音，不斷地追求聖靈充滿，多多地查考聖經，也多多地服在神的手下，堅忍不拔地禱告，堅持到底，定意讓己生命完全死掉;藉著基督的血，讓老舊而有罪的本性得著榮耀的潔淨。3）向神絕對的奉獻，勇敢地踏入信靠順服神的生活。

她繼續不斷地禱告並順服，向神祈求道：「讓我死去！」有一天晚上，她把椅子擺在爐門前，就在旁邊跪下禱告。忽然，她裡面的禱告停止了！甚至連一點聲音也沒有了！這時，她的全人被籠罩在神榮耀的寂靜中！

她說：「我只意識到主自己，全人消失在主的同在中。這是一個何等大的奥祕—神真實的同在臨到我，在這奇妙的經歷裡，我只有俯伏在神面前。我覺得我的神住了進來並除滅了我。我的心思似乎什麼也不想了，我的靈彷彿被提到九霄雲外去了。」後來，主向她解釋那個重要的夜晚所發生在她身上的事，就是「基督內住」的奧祕。羅炳森師母所得著的，我們也可以得著。讓我們追求主自己，被主的榮耀更多充滿。當然，這不是有一次經歷就得以完全，乃是一生的追求。我們一生要以神的榮耀為標竿，一言一行要讓內住的基督管理，讓神的榮耀佔有我們的意志、思想、感情，讓神的榮耀支配我們的全人、全生命、全生活，直到得著那極重無比永遠的榮耀。

神的榮耀（04）耶穌基督
所羅門做完了耶和華殿的一切工，就把他父大衛分別為聖的金銀和器皿都帶來，放在神殿的府庫裡。……祭司將耶和華的約櫃抬進內殿，就是至聖所，放在兩個基路伯的翅膀底下。……當時，在那裡所有的祭司都已自潔，並不分班供職。他們出聖所的時候，歌唱的利未人亞薩、希幔、耶杜頓，和他們的眾子眾弟兄都穿細麻布衣服，站在壇的東邊，敲鈸、鼓瑟、彈琴，同著他們有一百二十個祭司吹號。吹號的、歌唱的都一齊發聲，聲合為一，讚美感謝耶和華。吹號、敲鈸，用各種樂器，揚聲讚美耶和華說：耶和華本為善，祂的慈愛永遠長存！那時，耶和華的殿有雲充滿，甚至祭司不能站立供職，因為耶和華的榮光充滿了神的殿。（代下五1、7、11～14）
所羅門王建造耶和華的殿，是根據他的父親大衛王給他的藍圖，大衛說：「這一切工作的樣式都是耶和華用手劃出來使我明白的。」（代上廿八19）因著大衛王和所羅門王的順服，讓聖殿得以落成，代表神的同在的約櫃也被安置在至聖所。祭司和利未人存敬畏神的心潔淨自己，當他們一齊發聲，聲合為一，讚美感謝神，揚聲讚美神說：「耶和華本為善，祂的慈愛永遠長存。」結果神的榮耀顯降，神的榮耀有重量，有可能擊倒了祭司，使祭司俯伏在地，不能站立供職，神的榮光充滿聖殿。所羅門所建造的聖殿，成為神的居所，但神的心並不滿足。
耶和華如此說：天是我的座位；地是我的腳凳。你們要為我造何等的殿宇？哪裡是我安息的地方呢？耶和華說：這一切都是我手所造的，所以就都有了。但我所看顧的，就是虛心痛悔、因我話而戰兢的人。（賽六十六1～2）
神說：「你們要為我造何等的殿宇？哪裡是我安息的地方呢？」那麼神究竟想住在哪裡呢？祂想住在虛心痛悔的人心中，祂想住在因神的話而戰兢的人心中。因此神差派施洗約翰來傳道說：「天國近了，你們應當悔改。」許多人因著施洗約翰傳講神的話，而恐懼戰兢、虛心痛悔。施洗約翰也見證耶穌是神的羔羊，除去世人罪孽的，告訴人耶穌是神的兒子。那些虛心痛悔，承認耶穌是神的兒子，接受耶穌除去罪孽的救恩，心被羔羊的血洗淨的人，就成為神所選定的居所，是神真正能安息的地方。神想住在人裡面，因此耶穌虛己，成了肉身，讓神來居住。

道成了肉身，住在我們中間，充充滿滿的有恩典、有真理。我們也見過祂的榮光，正是父獨生子的榮光。（約一14）
父獨生子的榮光—基督自己，不只是一個崇高的理念，也不只是一個力源。耶穌基督成了肉身，具像化，讓人們可以看見。而看見耶穌，就是看見神，看見神的榮光。在原文裡，約翰所用的「榮光」希臘字是δόξα，在約翰福音出現了19次，多過其他福音書，而路加福音用了13次。約翰福音用其動詞δοξάζω「榮耀」一字23次，而路加福音只用了9次，這是約翰的主題之一。但很有趣的是約翰從未在他的福音書裡提到登山變像的事，雖然他當時也在場，其他三卷福音書都提及此事。可能他那麼多年住在主裡面，想到主的榮光時，更多想到主在我們裡面，想到基督内住的榮光，而不是變化山上外顯的榮光。

「住在我們中間」原文是「支搭帳幕在我們中間」，啟示錄提到神永恆的同住，採用的詞句是「神的帳幕在人間」（啟廿一3）；所以約翰用了當年神在摩西會幕裡顯現祂的榮光，來提到主進入肉身，住在我們中間，就像活動的會幕，神的榮光彰顯在祂身上。

猶太人用「舍吉拿Shekinah」（原來是「住」的意思），來說到耶和華的榮光顯現在聖殿裡，這個字跟帳幕的希伯來字是相關的字。約翰似乎要向他的讀者表明，那多次在曠野、在聖殿裡，向百姓顯現的舍吉拿Shekinah，也就是耶和華的榮光，現在豐滿且完全地彰顯在拿撒勒人耶穌身上。耶穌並不廣告祂的榮光，祂也不需要；祂的榮光將要表現在祂所言、所行的事上（參約二11），最後要表現在十字架與復活上（參約十二23~28）。
耶穌不但彰顯出神的榮光，而且充充滿滿的有恩典、有真理。原本神的榮光威嚴可畏，但因著耶穌滿有恩典，就會使人想靠近祂，想追求父獨生子的榮光，想得著神榮光的蔭庇。耶穌就是真理，因祂自己說：「我就是道路、真理、生命，若不藉著我，沒有人能到父那裡去。」（約十四6）耶穌的真理把我們帶進神的榮光中。我們愛慕真理、遵行真理、活出真理，才能活在榮光中。

聖靈就把耶穌催到曠野裡去。祂在曠野四十天，受撒但的試探，並與野獸同在一處，且有天使來伺候祂。約翰下監以後，耶穌來到加利利，宣傳神的福音說：日期滿了，神的國近了，你們當悔改，信福音。（可一12～15）
耶穌在曠野40天禁食禱告，靠著神榮耀的權能和神的話，得勝魔鬼的試探，路加福音四章14節說：「耶穌滿有聖靈的能力，回到加利利。」馬可福音一章14節告訴我們，耶穌來到加利利，宣傳神的福音說：「日期滿了，神的國近了，你們當悔改，信福音。」悔改、信福音是進入神的榮光的第一步。
美國有個教會，他們當中有些人是因著家庭背景和傳統因素而上教會。有個主日他們請了一位傳道人去早堂崇拜講道，傳道人在讚美敬拜時，感受到神厚重的同在，幾乎令人難以呼吸。負責帶敬拜的弟兄姐妹們，掙扎著想要繼續他們的事奉，但他們的眼淚汩汩流下，影響視線，音樂愈發難以持續彈奏，最後，神的同在強烈到他們無法繼續彈唱，帶領音樂崇拜的人在鍵盤前流淚哭泣。傳道人對他太太說：「你去繼續領我們朝向神。」傳道人覺得整個氣氛令人想起以賽亞書第六章，撒拉弗呼喊說：「聖哉！聖哉！聖哉！萬軍之耶和華，祂的榮光充滿全地。」神在這裡！這是毫無疑問的，祂豐盛的榮光一直在充滿，直到誠如以賽亞所看見的充滿全殿。當時空氣彷彿稀薄得令人無法呼吸，似乎缺氧，啜泣之聲劃過會場。
就在此時，牧師轉向傳道人說：「你準備好上台講道了嗎？」傳道人說：「牧師，我很害怕步上講臺，因為我感受到神正要行奇事。」牧師說：「我覺得應該讀歷代志下第七章14節，我有從神來的話。」傳道人淚流滿面地點頭同意，並說：「去！去！」

牧師並非一個外向的人，實質上，他是一個內斂的人，所以，當他起身走向講臺時，可看出他正在發抖。就在那時，傳道人感到有事即將發生，就從前排直走到會堂的後面，站在音控室旁邊，他知道神要行某些事，只是不知會如何發生？牧師步上講臺，打開聖經，安靜地讀出歷代志下七章14節：「這稱為我名下的子民，若是自卑、禱告、尋求我的面、轉離他們的惡行，我必從天上垂聽，赦免他們的罪，醫治他們的地。」然後，他闔上聖經，以顫抖的手抓住講臺的邊緣說：「神對我們所說的話是：停止追求祂的福祉，要單單追求祂自己，我們不要再追求祂的手，乃要尋求祂的面。」

那時傳道人聽到宛如打雷的回聲貫穿整棟建築物，牧師被向後推出約十呎，正好把他和講臺分開。當他被向後擲出時，講臺向前倒，前面所插美麗的盆花掉落地上，但講臺在打到地面時，已裂為兩半，彷彿被雷擊一般。就在那時，神臨在的戰兢恐懼充滿會場。

傳道人迅速地從會堂後面走向麥克風前說：「如果你們不曾留意到，我要告訴你們，神正在這裡，牧師沒事。」牧師倒地兩個半小時後方能起身，雖已過兩個半小時，但仍需招待的弟兄扶著他，當時藉著他輕微顫抖的雙手可看出他仍有氣息。當這一切發生時，招待人員立刻跑向前察看牧師的情況，並拾起分裂為二的講臺，其他的人根本沒去理會裂為兩半的講臺，因為大家都全神貫注在天堂的綻開。
神的榮耀襲擊那地方，彷彿某種炸彈爆開了，人們開始流淚哭號。傳道人說：「假如你尙未達到你應該有的地步，這是讓神重新調整自己的好時刻。」講臺一發出呼召，人們紛紛擁向前，大家擠成一堆，向神懺悔之聲和諧悅耳。小孩子們也在認罪悔改，人們跪著、站著、俯伏著，沉浸於神的同在裡。神的榮耀與能力是如此強烈，以致人們開始覺悟受洗的必要性。人們在認罪懺悔後，一個個地經歷神的同在與榮耀，接著他們要求受洗。傳道人很為難，他看見牧師仍躺在地上，一些達官貴人走向他說：「我必須受洗，告訴我該怎麼做？」兩個半小時過去了，躺臥在地的牧師只能搖動手指，向長執們示意將他攙扶到他的辦公室。同時，這群人不斷地詢問傳道人他們能否受洗？身為受邀的傳道人，他不能自作決定，所以他派人去牧師辦公室，請示牧師是否願授權交辦施洗事宜。

傳道人一次又一次地呼召，數以百計的人來到臺前，愈來愈多的人來要求受洗。但傳道人差去牧師辦公室的人都没有來回覆。傳道人看見資深的助理牧師，就告訴他：「你去請示牧師，他對施洗的事要如何處理，我差去請示的人没有一個人回來答覆我。」這人探頭進牧師辦公室，震驚地看見牧師仍在主前臥倒在地，每一位被差去的人也都躺臥在地，在神面前流淚悔改。他很快地回來回報所見的景象，並說道：「我可以去問他，但假如我走進那個辦公室，我可能也回不來了。」傳道人聳聳肩同意助理牧師的看法，說道：「我想為他們施洗應該沒問題！」於是開始為人們施洗，作為他們在神面前悔罪的表徵，結果花了數小時的時間為大群的人們施洗。愈來愈多的人擁入，因為早堂崇拜的人還在，車子在教會外面停得到處都是。
當人們開車進停車場時，他們已感受到神強烈的同在，有些人便開始情不自禁地流淚，卻不知道到底發生了什麼事。有些人走出汽車，蹣跚搖擺地幾乎無法走過停車場；有些人走進教堂就倒在門內的地板上，招待人員必須把這些無法自主的人們拖離門邊，拉到走道上，以免堵住進口。其他的人試著盡力走到走道的半途就躺下了；有些人走到玄關就俯伏在地認罪悔改。有些人能走進會堂，但大多數人都顧不得找座位，直接走向聖壇。無論他們做什麼或走多遠，很短的時間內，他們便開始流淚悔改。當天根本沒有任何的講道，也沒有音樂，只有一件事在那一天發生，就是神的榮耀彰顯。當時人們所能做的事就像以賽亞一般，當以賽亞看見主高居寶座時，他從內心深處哭號著說：「禍哉！我滅亡了，因為我是嘴唇不潔的人，又住在嘴唇不潔的民中，又因我眼見大君王萬軍之耶和華。」（賽六5）惟願那施恩叫人懇求的靈澆灌全地，願神的榮耀大大顯降在教會，使神子民的心甦醒過來，真實歸向神，竭力追求認識神。
有人聲喊著說：在曠野預備耶和華的路，在沙漠地修平我們神的道。一切山窪都要填滿，大小山岡都要削平；高高低低的要改為平坦，崎崎嶇嶇的必成為平原。耶和華的榮耀必然顯現；凡有血氣的必一同看見；因為這是耶和華親口說的。（賽四十3～5）
悔改預備了主的道，修直了人們心裡的路。悔改塡滿了人心每一個低窪之處，剷平了人們的生命中高傲之處；悔改使人能看見神的榮耀。事實上，人不可能沒有悔改就與神同在。悔改開啟了追求神榮耀的門，悔改建立了一條通向神的路，使神的榮耀得以蒞臨。當施洗約翰修平了路時，耶穌就來到他那裡。基督徒要真實悔改，完全轉向神，向神降服，全心追求神榮耀的同在。我們所說、所做的一切，都當倚靠神榮耀的同在，也應該源自神同在的權能。我們主要的動機應是「我如此做是為了神的榮耀，也是由於神的心意。」
有的基督徒喜歡為神做事，卻不追求神，對神自己沒興趣。很多時候，人們活在比神所要他們活的層次還低之處，所以當榮耀的神忽然顯現時，人們被嚇壞了，大部分的人都沒有準備好要看見神的榮耀顯現。基督徒不能只是尋求外在的祝福，要全心尋求神自己，像摩西一樣禱告說：「求你顯出你的榮耀給我看。」摩西的禱告在1500多年後應驗了，彌補他當年只看見神的背的遺憾。
耶穌又對眾人說：「若有人要跟從我，就當捨己，天天背起他的十字架來跟從我。因為，凡要救自己生命的，必喪掉生命；凡為我喪掉生命的，必救了生命。人若賺得全世界，卻喪了自己，賠上自己，有什麼益處呢？凡把我和我的道當作可恥的，人子在自己的榮耀裡，並天父與聖天使的榮耀裡降臨的時候，也要把那人當作可恥的。我實在告訴你們，站在這裡的，有人在沒嘗死味以前，必看見神的國。」說了這話以後約有八天，耶穌帶著彼得、約翰、雅各上山去禱告。正禱告的時候，祂的面貌就改變了，衣服潔白放光。忽然有摩西、以利亞兩個人同耶穌說話；他們在榮光裡顯現，談論耶穌去世的事，就是祂在耶路撒冷將要成的事。彼得和他的同伴都打盹，既清醒了，就看見耶穌的榮光，並同祂站著的那兩個人。二人正要和耶穌分離的時候，彼得對耶穌說：「夫子，我們在這裡真好！可以搭三座棚，一座為你，一座為摩西，一座為以利亞。」他卻不知道所說的是什麼。說這話的時候，有一朵雲彩來遮蓋他們；他們進入雲彩裏就懼怕。有聲音從雲彩裡出來，說：「這是我的兒子，我所揀選的，你們要聽祂。」聲音住了，只見耶穌一人在那裡。當那些日子，門徒不提所看見的事，一樣也不告訴人。（路九23～36）
摩西求看神榮耀的禱告蒙應允的時辰，是耶穌在地上傳道的後期。那一天，耶穌帶著3個門徒上了一座山，上到頂端。當時耶穌已經告訴這些認定祂是基督的門徒，祂要上耶路撒冷受長老、祭司長、文士許多的苦，並且被殺，第3日復活。耶穌要預備門徒的心，讓他們看見祂復活的榮光，好面對即將來臨的十架苦難。耶穌站在山頂禱告時，面貌改變了，全人發出了奇妙的榮光，連衣服也潔白放光。
「放光」的希臘字ἐξαστράπτω，表示如閃電一樣的光芒、閃爍明亮。但3個門徒打盹、睡著了，耶穌基督在没有人看見的情形下，把祂的榮耀顯現出來。當時神榮耀的光輝籠罩著整座山，今天我們稱那山為「變像山」。就在那時候，好像主說：「請米迦勒、加百列兩位天使長，去把摩西接來，現在是他看見我榮耀的時候了。」在天堂的走廊上，他們把雅各天梯清一下，把它伸到地上，於是摩西走進了一個地方，是他從來沒有去過的—神給祂百姓的應許之地。摩西在世時，被神判定只能站在約但河旁的曠野地，遙望應許之地，而不能進入其中。他曾經向神禱告要看見神的榮耀，但他不能見到，神的手遮掩著他。這一天，就在他死後1500多年，他求看神榮耀的禱告，日夜不停地在神的耳中迴響，神應允了他的禱告，讓他看見神榮耀的顯現，他與散發出神榮光的耶穌，談論在耶路撒冷將要成就的事。

你要知道，在你死後，你的禱告仍然活著。因為過去1500多年摩西的禱告持續在說：「求你顯出你的榮耀給我看！求你顯出你的榮耀給我看！」直到它打動了神的心，神必須安排一個屬天的約會，定一個日子，讓永恆和有限的時間、空間相遇。至於這3個睡著了的門徒，他們因摩西的禱告而受益，但他們落入了一禱告就想睡覺的陷阱內。摩西那天來到了變像山，見到神榮耀的揭開。當他要離去時，門徒終於醒過來，看見耶穌的榮光，也看見在榮光裡顯現的摩西和以利亞。彼得對耶穌說：「夫子！我們在這裡真好，可以搭三座棚，一座為你，一座為摩西，一座為以利亞。」但天父從天上攔阻說：「不！這還不是我所要給你們的，你們還没有看見我所要給的呢！」有聲音從雲彩裡出來說：「這是我的兒子，我所揀選的，你們要聽祂。」聲音住了，只見耶穌一人在那裡。耶穌必須踏上十架窄路，為人捨己，死在十架上，然後從死裡復活、升天，將聖靈澆灌下來。聖靈要帶下神榮耀的同在，神的榮耀要藉著聖靈充滿人，使人在靈裡看見耶穌的榮光。但只有甘心捨己，甘心為主喪掉自己、喪掉生命，絕對聽從主的人，才能更多被神榮耀的靈充滿。耶穌說：「若有人要跟從我，就當捨己，天天背起他的十字架來跟從我。」
許多現代的聖徒，花時間尋找得著神榮耀的捷徑，但有好些人希望不花代價就能有收穫。然而要更多被神的榮耀充滿，必須花時間、付代價追求，必須天天捨己，放下自己的想法、計劃、願望、喜好；我們死的愈多，就愈靠近神的榮耀。我不知道你對神的認識有多少，但是如果你願意向己生命死去，神就會把祂自己愈多的啟示給你。使徒保羅在哥林多後書十二章2節說他認得一個人（其實是他自己），被提到第三層天去。保羅不是僅僅在頭腦裡知道有關神的事，他是真認識神的人。他怎能有這樣與主親密的關係呢？他說：「我是天天死。」（參林前十五31）當人願意向己死，得以在神的榮耀裡看見神、認識神時，就找到了所有能力的真正源頭。在神的榮耀裡，所有的肉體都得死去，但是同時發生的是，在神的榮耀裡，靈魂永遠活著。你的靈魂可以如願地永遠活著，但是你的肉體必須死去。容我這樣說：你的肉體攔阻了神的榮耀。摩西的神今天願意把祂自己顯明給你，但這不是一個「廉價」的祝福，你必須天天向己死，你死得愈多，神愈能親近你，向你彰顯祂的榮耀。
神要建造榮耀的教會，祂降下聖靈的火，要把不是從祂而來的統統燒掉，不過，除肉體之外，你是不會有什麼損失的。神並不是尋找宗教人士，祂是在尋找追求祂榮耀的人，祂要那些「要祂自己」的人，那些「要施恩者過於恩賜」的人。我們可以尋求神的恩賜，尋求外在的東西與福氣，神也會給。但我們也可以禱告說：「父啊，我們不是只要恩賜、福氣或其他東西，我們要你與我們聯合！開我們的眼，觸摸我們的心！主啊，改變我們！我們對自己的光景不滿意，我們知道如果我們能先被改變，我們的家庭、我們的國家就能被改變。」

有個姐妹一直忙著火熱地服事主，無瑕顧及自己的靈命。後來主光照她，讓她明白，她最大的需要是讓老我死去，生命被主改變。於是她開始為自己禱告，說：「主啊！改變我！不是改變別人，不是改變我的丈夫，不是改變我的孩子，乃是改變我。」她開始花時間安靜等候神。
有一天，吃晚飯的時候，將上大學的大女兒突然說：「我再也不想聽您那些大道理了。您知道嗎？當您開始說教的時候，音調就變了。只要您一開口說話，我就知道您要說些什麼。」這個姐妹輕輕推開椅子，回到臥房中，倒在床上哭起來，問神說：「這一次您要教導我什麽？」她的大女兒自小便是一個獨立性很强的孩子，對自己的事從不假手於他人。小學二年級的時候，便參照百科全書來排列餐桌的座位；六年級時在全國閱讀比賽中，得到全六年級的冠軍。她那種「媽，我自己會作」的性格，是與生俱來的，但始終還是在媽媽的指導之下。如今她已到18歲法定的年齡，這對她會有什麼變化？姐妹悲痛地禱告著：「主啊，不是要改變大女兒，我知道她還是一個孩子，需要摸索著找尋她的出路，求主改變我！使我成為合你心意的母親。喔，神啊，我知道她正在成長。指示我，求你使我知道應當如何改變！」

她一方面多花時間安靜等候神，讓神自己作工在她身上，另一方面她讀到彼得前書三章1～2節「你們作妻子的，要順服自己的丈夫，這樣，若有不信從道理的丈夫，他們雖然不聽道，也可以因妻子的品行被感化過來，這正是因看見你們有貞潔的品行，和敬畏的心。」這些經文給了她一些提醒，她決定不再作一個說教的母親，保持安靜。她心想：如果一個不聽道的丈夫，可以因妻子的品行被感化過來，那麼一個不想聽母親說教的女兒，也可以因母親的品行被感化過來。她不再對女兒提供任何意見，只是繼續禱告。

當然那段時間大女兒的日子也不好過。她剛上大學，頭幾個禮拜常常獨坐斗室，在宿舍裏咬緊牙根地把眼淚往肚子裡吞，決定不打電話告訴家人自己感到孤單，她決心要自立。當第一個孩子成長到18歲，決定要割斷圍兜帶子的時候，作父母的（特別是母親）心靈中，所受到的創傷很深。其實父母與子女都會受創傷，只不過父母的傷口較深，且難以痊癒。放手讓大女兒自己發展，是姐妹一生中最傷痛的一個經歷。

過了那可怕的6個月，到第二年的2月時，姐妹長期的靜默，開始產生了果效。在這一段時間裡，姐妹並沒有關心女兒，只是定睛於主，要主來改變自己。姐妹在2月第一次去學校看女兒的時候，正是學校為紀念創辦人而放假的那一週。姐妹和女兒以及女兒結交的男朋友一起吃飯時，姐妹坐在那裡，竭力使自己像啞吧一樣不說話，只聽女兒對她的男朋友謹慎小心地解說：「我媽媽對這件事是這樣看法……，她對那件事的觀點是這樣……」這時姐妹看出來彼得前書三章1～2節的經文，已經發生了果效。回家後，姐妹繼續求主改變自己，花時間安靜等候神。她默默的讓神來改變自己的14個月裡，所產生出來最令人驚異而興奮的事，是隔年她生日那一天，收到大女兒寄來的一張生日賀卡，上面寫著：「獻給我親愛的媽媽—在她的沉默中，給了我太多、太豐富的啓示。」

過了幾年，有位護理師告訴這個姐妹說：「我在基督徒醫護人員退修會中，和你的大女兒交通，她說她的生活哲學是從你那兒學來的。」這個姐妹的心很得安慰，但最大的安慰乃是神更多改變她，讓她得著主榮耀的同在，讓她懂得在主的榮光中作屬靈的日光浴。她不需要再藉著忙碌的服事肯定自己，她要竭力追求主的榮光，敞著臉看見主的榮光，好像從鏡子裡返照，就變成主的形狀，榮上加榮。
到了一個地方，名叫「髑髏地」，就在那裏把耶穌釘在十字架上，又釘了兩個犯人：一個在左邊，一個在右邊。當下耶穌說：「父啊！赦免他們；因為他們所做的，他們不曉得。」（路廿三33~34a）
人有見識，就不輕易發怒；寬恕人的過失，便是自己的榮耀。（箴十九11）

主耶穌在十字架上受極大的苦，卻寬恕那些釘祂十字架，使祂受苦的人，說：「父啊！赦免他們，因為他們所作的他們不曉得。」耶穌寬恕人的過失，便是祂自己的榮耀，也讓神得榮耀，因此百夫長看見祂在十字架上的表現，就歸榮耀給神說：「這真是個義人。」耶穌在十字架上捨己、交出自己，彰顯出神的榮耀。愛主的人也必須交出心中的怒氣、不饒恕、怨恨等，向己死，才能得著主榮耀的同在，並讓神得榮耀。
很多人因為一直沒有處理心中的怒氣，慢慢演變成不饒恕、怨恨，最後就報復，做出傷天害理的事情來，所以我們一定要快點處理心中的怒氣。主耶穌也會惱怒，祂了解那是怎樣的感覺，我們可以向主求助，就不致落入肉體、落入罪中。有怒氣，趕快向主說：「主耶穌！求你的寶血潔淨我，我願意饒恕，我感謝讚美你。」饒恕是「意志的決定」，你願意饒恕，並不表示你不再感到傷痛，甚至痛苦要很久才能復原，但重要的是，不要讓魔鬼利用你受傷的感覺來欺騙你、攪擾你，或指控你沒有遵行神的話去饒恕。

在惱怒中要選擇饒恕，為你的敵人禱告，祝福他們，不可咒詛，善待那些傷害你的人。主耶穌在路加福音六章27～28節教導我們：「你們的仇敵，要愛他！恨你們的，要待他好！咒詛你們的，要為他祝福！凌辱你們的，要為他禱告！」我們不可為惡所勝，反要以善勝惡，這是羅馬書十二章21節的教導。所以把自己交給神，選擇饒恕，祝福傷害我們的人，並為凌辱我們的人禱告，神自己會處理一切，而且會按著祂豐盛的榮耀，藉著祂的靈剛強我們。

二次大戰末期，有一架英軍飛機被擊中，兩名軍人被迫跳傘，剛好落在德國柏林市區，許多市民都到廣場看熱鬧；擁擠中，兩個警察推開眾人，扣押住這兩名英軍戰俘。圍觀的德國人一看到戰俘，憤怒地喊道：「殺死他們！殺死他們！」因為他們想起英軍對德國家鄉無情的轟炸。有人拿著草叉，有人拿著鐵棒，還有拿石頭的，一個個面帶怒色，預備大施報復。這時，一個11歲的小男孩拜爾，他看著兩個被俘的英軍，頂多17或18歲，顯出萬分驚恐的樣子，尤其是那一個有鷹鉤鼻、發亮眼神的英軍，和拜爾的哥哥太像了！
拿著各種棍棒武器的群眾越走越近，眼看就要把這兩名英軍凌遲處死。這時，拜爾衝了進來，擋在前面，對眾人激動地哀求說：「他們也只不過比我大一點，和你們自己的孩子一樣，必須為著自己的國家而爭戰，如果你們的孩子在敵國作了戰俘，你們希望他被當地人活活打死嗎？」眾人默然，不發一語。拜爾卻突然激動地跪下來哭著說：「我大哥，就是降落傘失誤，降落在英國，被群眾活活打死啊！我再也不要看到這種事了！」原本怒氣騰騰的眾人，眼眶都紅了起來，没有說話，放下手中的武器，一個個離開了，連警察也鬆綁了這兩名戰俘。寬恕帶來自由的榮耀，也讓神得榮耀。
我的榮耀在身上增新；我的弓在手中日強。（伯廿九20）
神的心意乃是讓祂的榮耀在我們身上日日增新，以致我們越來越有得勝罪惡、肉體、世界和仇敵的力量，因此我們的弓在手中日強。求主更多顯出祂的榮耀給我們看，當我們定睛看主時，事情就呈現明亮的顏色；但當我們看別的地方時，它可能變成其他任何顏色。求主將祂豐盛的榮耀，藉著祂的靈充滿我們，使我們成為得勝者。
德國奥祕派的聖徒亨利．蘇索（Henry Suso），是個身上充滿神榮耀的聖徒，有一天他聽到敲門的聲音。門口站著的是一位陌生的婦人，手中抱著一個嬰孩。她閃電般地將孩子塞到他手中，說：「這是你犯罪的結果。」然後就離開了。他從未見過這個婦人，他好像鴿子一般地天真無邪。可是這個消息立刻像野火般地傳遍整個城鎮。原來大家所尊敬的聖徒也不過是這麼一回事！何等假冒偽善的人！何等虚偽！

蘇索崩潰了。他像垂死的人一般地呻吟：怎麽辦？我怎麼辦？於是他退到一個地方去專心禱告，對主說這事是超過他所能承擔的。「主！我怎麼辦？你知道我是無辜的！」在痛苦與羞辱中他呼喊著，主的回答明確地臨到他說：「怎麽辦？學我的樣子，為別人的罪受苦，一句話都不要說。」平安立時漫過他那顆困擾的心，回到家後他就好好地照顧那個棄嬰，好像那真是他所生的一樣，從來不說一句辯護的話。
幾年以後，那個不知名的婦人回來證實他的無辜，但這都已經無關緊要了，因為神的工作已經完成，蘇索在這些年間已經被模成神兒子的形像，得勝的至極已經達到了。他認識了得勝最深的意義：「基督在你們心裡成了有榮耀的盼望。」（西一27）

但有人在經上某處證明說：人算甚麼，你竟顧念他？世人算甚麼，你竟眷顧他？你叫他比天使微小一點，賜他榮耀尊貴為冠冕，並將你手所造的都派他管理，叫萬物都服在他的腳下。既叫萬物都服他，就沒有剩下一樣不服他的。只是如今我們還不見萬物都服他。惟獨見那成為比天使小一點的耶穌；因為受死的苦，就得了尊貴榮耀為冠冕，叫祂因着神的恩，為人人嘗了死味。原來那為萬物所屬、為萬物所本的，要領許多的兒子進榮耀裏去，使救他們的元帥，因受苦難得以完全，本是合宜的。（來二6〜10）

耶穌基督這位萬王之王，不以自己與神同等為強奪，反而虛己，暫時比天使微小一點，取了奴僕的形像，成為人的樣式。既有人的樣子就自己卑微，放下自己的意思，單單順服天父的旨意，存心順服以至於死，且死在十字架上。

希伯來書二章9節有三個字很要緊—「惟獨見」，惟獨見耶穌得榮耀，萬物都服祂，而人類尚未得著榮耀尊貴為冠冕，萬物並不服人。惟獨耶穌因為受死的苦，就得了榮耀尊貴為冠冕，神將祂升為至高，又賜給祂那超乎萬名之上的名，叫一切在天上的、地上的和地底下的，因耶穌的名無不屈膝，無不口稱耶穌基督為主，使榮耀歸與父神。

耶穌的生命是經過十字架而得榮耀的生命，耶穌的生命是因著苦難學了順從，而得以完全的生命。耶穌是救我們的元帥，元帥要帶領我們走祂自己走過的道路，我們必須完全依從元帥的指引，放棄己意，順服主的旨意，才能得榮耀。

耶穌為凡順從祂的人成了永遠得救的根源。耶穌這位屬天的元帥會負完全的責任，帶領屬祂、順從祂的人進榮耀裡去。我們在今世天天倚靠主的恩典，背起自己的十字架跟隨主、順服主，常常追求聖靈充滿，在靈裡更進深，直到進入最後的榮耀，躍入永世的榮耀。
2
19

